
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 20ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : un chemin
vers l’espérance ; l'amour qui
nous précède ; confier nos
attentes à Dieu.

- Un chemin vers l’espérance

- L’amour qui nous précède

- Mettre nos attentes en Dieu



LE DÉPART soudain du jeune homme
riche a dû surprendre les apôtres.
Peut-être pensaient-ils à l’époque où
ils étaient eux-mêmes appelés et, en
voyant ce jeune homme, peut-être
certains d’entre eux pensaient-ils que
ce garçon avait plus de qualités
humaines qu’eux. Il était
probablement issu d’une bonne
famille, il avait de l’argent et, ce qui
était encore plus important, il
semblait vivre tous les
commandements et ressentait dans
son cœur un désir sincère de vivre
plus près de Dieu. C’est pourquoi il
s’était approché de Jésus de sa
propre initiative. Mais devant
l’invitation du Seigneur à vendre tout
ce qu’il possédait pour le suivre
librement, il avait décidé de suivre
un autre chemin. Alors que la
poussière de ses chaussures flottait
encore dans l’air, les apôtres se
regardaient les uns les autres,
incrédules et honteux de leurs
propres faiblesses, incapables de



déchiffrer le mystère de la raison
pour laquelle ils avaient dit oui à
Jésus et que quelqu’un de si
humainement remarquable l’avait
rejeté.

« Qui donc peut être sauvé ? » (Mt 19,
25). Peut-être nous posons-nous de
temps en temps cette question au
fond de notre cœur, comme les
apôtres lorsque nous voyons que
même quelqu’un de la stature
humaine du jeune homme riche se
détourne de Jésus. Parfois, nous
pouvons perdre la paix en constatant
que, même si nous essayons de
mener une vie chrétienne, même si
nous nous efforçons de suivre le
Christ et que nous avons reçu une
vocation divine, nous sommes faibles
et nous nous éloignons encore et
encore de lui. Si c’est si difficile pour
moi, si je me sens si faible, même si je
suis conscient de l’amour de Dieu
pour moi, combien plus les gens qui
ne connaissent même pas Dieu. Cela



a-t-il un sens de s’efforcer de suivre
le Seigneur au milieu des vicissitudes
de ce monde ?

La réponse du Maître contient un
enseignement fondamental pour
notre vie : « Pour les hommes, c’est
impossible, mais pour Dieu tout est
possible » (Mt 19, 26). Cette phrase
résume les raisons de beaucoup de
nos découragements et, en même
temps, nous montre un chemin
d’espérance. Peut-être perdons-nous
souvent la joie de vivre parce que
nous voulons réaliser l’impossible —
notre propre salut — par nos seuls
efforts personnels. La frustration, en
revanche, devient un abandon
salutaire lorsque nous réalisons que
c’est Dieu qui peut aller au-delà de
nos forces « Tu te souviens que tu
fais tout de travers et tu le reconnais
loyalement. Mais tu ajoutes : ô mon
Jésus, ceci ne saurait t’étonner ; il
m’est impossible de faire quoi que ce
soit comme il faut. Aide-moi donc,



toi ! Fais-le, toi, à ma place. Et tu
verras comment tout marchera bien
» [1]

« QUI DONC peut être sauvé ? » (Mt
19, 25). Cette question a été posée par
les apôtres non seulement en voyant
comment un jeune homme
talentueux préférait garder ses
richesses plutôt que de suivre Jésus,
mais précisément face aux paroles
exigeantes de leur Maître après avoir
vécu cette scène : « Amen, je vous le
dis : un riche entrera difficilement
dans le royaume des Cieux » (Mt 19,2
3). Bien que le Seigneur veuille leur
faire comprendre que leur propre
salut est toujours l’œuvre de Dieu et
de sa miséricorde, il ne leur cache
pas non plus les exigences du
chemin. Le suivre de près — comme
un apôtre de plus — implique un
radicalisme qui imprègne toute notre



vie et qui doit être ouvert à ce que le
Seigneur demande à chacun de nous.

Le chemin de la pauvreté intérieure
pour atteindre le ciel est à la fois un
don divin et une décision libre. Dieu
nous donne son amour sans le
mériter : c’est la vérité centrale de
notre vie. Ce n’est pas un amour qui
"vient essentiellement de notre
épanouissement, de notre talent, de
notre religiosité", mais c’est un don
de l’Esprit Saint : « Il nous apprend à
aimer et nous devons demander ce
don. L’Esprit d’amour est celui qui
nous insuffle l’amour, celui qui nous
fait sentir aimés et nous apprend à
aimer. Il est le “moteur”, pour ainsi
dire, de notre vie spirituelle. C’est lui
qui fait bouger tout ce qui est en
nous » [2].

À travers les actions concrètes de
notre vie quotidienne, nous pouvons
accepter ou rejeter l’amour que le
Seigneur nous adresse. La lutte



intérieure prend en effet tout son
sens lorsqu’elle est comprise de ce
point de vue. Non pas tant comme un
moyen de gagner mon salut, mais
comme un moyen de montrer
l’amour que nous avons pour Dieu et
que nous voulons inculquer dans
toutes nos œuvres. Après tout, c’est
lui qui nous soutient, surtout dans les
moments où le chemin de la sainteté
devient plus difficile : « Tout au long
de leur vie quelques-uns se
comportent comme si le Seigneur
n’avait parlé de don de soi et de
conduite droite qu’aux gens à qui il
n’en coûte pas (or ils n’existent pas !)
ou aux gens qui n’auraient pas
besoin de lutter. Ils oublient une
chose : c’est pour tous que Jésus a dit
que l’on conquiert le Royaume des
Cieux par la violence, par une sainte
bataille de chaque instant » [3].



IL SE PEUT qu’à certains moments de
notre vie, nous trouvions
particulièrement difficile de suivre
Jésus. Peut-être portons-nous une
croix que nous ne comprenons pas
entièrement, souffrons-nous d’une
certaine forme d’incompréhension à
cause de notre foi, ou nous sentons-
nous simplement froids dans nos
rapports avec Dieu. Nous avons alors
l’impression que la lutte n’en vaut
pas la peine. Nous pouvons tous être
gagnés par la lassitude de la vie
quotidienne à la suite du Christ. Dans
de telles circonstances, la sincérité de
saint Pierre après avoir vu comment
le jeune homme riche avait rejeté
l’appel de Jésus peut nous servir
d’exemple. Comme lui, nous pouvons
oser demander au Seigneur dans
notre prière : « Voici que nous avons
tout quitté pour te suivre : quelle
sera donc notre part ? » (Mt 19, 27). Il
ne s’agit pas de subordonner notre
lutte à une récompense, mais de
placer toutes nos attentes intérieures



dans l’amour de Dieu, en ayant
confiance qu’il veut toujours le
meilleur pour chacun de nous et que,
comme un bon Père, il veut nous
combler de biens.

Jésus leur dit : « Amen, je vous le dis :
lors du renouvellement du monde,
lorsque le Fils de l’homme siégera
sur son trône de gloire, vous qui
m’avez suivi, vous siégerez vous
aussi sur douze trônes pour juger les
douze tribus d’Israël. Et celui qui
aura quitté, à cause de mon nom, des
maisons, des frères, des sœurs, un
père, une mère, des enfants, ou une
terre, recevra le centuple, et il aura
en héritage la vie éternelle » (Mt 19,
28-29). Le « centuple » consiste en
l’amour inconditionnel de Dieu, en sa
présence proche, qui nous
accompagne dans les bons comme
dans les mauvais jours, et qui rend
notre lutte supportable ; mais il se
réfère aussi au bonheur éternel qui
nous attend au ciel. C’est pourquoi



saint Josémaria recommandait,
surtout lorsque les difficultés nous
entourent, de penser au moment où
nous contemplerons Dieu face à
face : « À l’heure de la tentation,
pense à l’Amour qui t’attend au ciel :
ranime en toi la vertu d’espérance.
Ce n’est pas manquer de générosité » 
[4]. Ce n’est pas de l’égoïsme que de
placer nos cœurs et nos espoirs au
ciel, où la Sainte Trinité nous attend
pour nous embrasser définitivement.
Au contraire, cela signifie que notre
amour pour Dieu est vraiment tel
qu’il est devenu le moteur de toutes
nos décisions, petites ou grandes :
c’est lui que nous cherchons, le seul
qui puisse étancher notre soif de
bonheur. Au paradis, nous
rencontrerons également notre
Mère, la Vierge Marie, dont la
tendresse maternelle nous comblera
pour l’éternité.



[1]. Saint Josémaria, Forge, n° 353.

[2]. Pape François, Homélie, 5 juin
2022.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 130.

[4]. Saint Josémaria, Chemin, n° 139.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
mardi-de-la-20eme-semaine-du-temps-

ordinaire/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-20eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 20ème semaine du Temps Ordinaire

