
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 12ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : la
crainte de Dieu ardemment
désirée ; le Royaume de Dieu
sur la terre ; magnanimité pour
parvenir au plus grand nombre.

- La crainte de Dieu ardemment
désirée

- Le Royaume de Dieu sur la terre

- Magnanimité pour parvenir au plus
grand nombre



LE PREMIER psaume du Psautier
commence par louer l’homme qui a
conscience de sa condition de
créature, tout en reconnaissant la
grandeur de son Dieu : Heureux
l’homme « qui se plaît dans la loi du
Seigneur et murmure sa loi jour et
nuit ! » (Ps 1, 2). Ce chant souligne
l’attitude de ceux qui comprennent le
sens de la « crainte de Dieu » : ce don
de l’Esprit Saint qui n’a rien à voir
avec la peur, mais qui nous amène à
reconnaître la sagesse et la grandeur
du Créateur. Le chant loue celui dont
le cœur est ancré dans ce qu’il désire
vraiment, dont les impulsions sont
toujours dirigées vers ce qu’il aime,
et qui ne s’intéresse pas à ce qui
pourrait l’éloigner du Seigneur. Nous
voudrions aussi avoir cette attitude
pour nous-mêmes : avoir une ferme
disposition à vivre en contemplant la
grandeur de Dieu et en faisant
l’expérience de son amour pour les
hommes.



Nous remarquons dans les Écritures
la bonne attitude d’Ézékias, roi de
Judée, lorsqu’il reçoit une lettre de
menace du roi d’Assyrie. « Ézékias
prit la lettre de la main des
messagers ; il la lut. Puis il monta à la
maison du Seigneur, déplia la lettre
devant le Seigneur, et, devant lui,
pria en disant : “Seigneur, Dieu
d’Israël, toi qui sièges sur les
Kéroubim, tu es le seul Dieu de tous
les royaumes de la terre, c’est toi qui
as fait le ciel et la terre. Prête
l’oreille, Seigneur, et entends, ouvre
les yeux, Seigneur, et vois ! Écoute le
message envoyé par Sennakérib pour
insulter le Dieu vivant” » (2 R 19,
14-16). La confiance avec laquelle
Ézékias s’adresse à Dieu est
surprenante. Il était probablement
habitué à louer Dieu, à lui rendre
grâce, ce qui l’amène à se tourner
vers lui de cette manière, même au
moment où il en a le plus besoin. Et
l’histoire se poursuit en racontant
que cette même nuit, l’ange du



Seigneur a frappé cent quatre-vingt-
cinq mille hommes dans le camp
assyrien.

Dieu nous attend toujours, il attend
que nous lui fassions part de nos
besoins, notamment la manifestation
de notre amour. Mais pas parce qu’il
en a besoin, mais parce que cette
attitude fera grandir en nous la
sainte « crainte de Dieu » qui
reconnaît sa grandeur.

« IL EST GRAND, le Seigneur,
hautement loué, dans la ville de
notre Dieu, dit le psalmiste, sa sainte
montagne, altière et belle, joie de
toute la terre. La montagne de Sion,
c’est le pôle du monde, la cité du
grand roi » (Ps 47, 2-3). Ces versets
nous parlent d’une cité que nous,
chrétiens, cherchons à établir sur
terre, une cité construite sur l’amour
de Dieu pour l’humanité. À la fin de
sa vie, saint Augustin a écrit un traité
dans lequel il explore ce thème en



profondeur, tout comme saint
Thomas More. Ces deux cas
permettent de reconnaître combien il
a été important pour les saints de
méditer sur la nature du royaume de
Dieu sur terre et sur la manière dont
nous devons nous y référer pour
qu’il devienne une réalité.

À cet égard, saint Josémaria dit : «
Vérité et Justice, paix et joie en
l’Esprit Saint : voilà le royaume du
Christ, l’action divine qui sauve les
hommes et qui culminera quand
l’histoire s’achèvera et que le
Seigneur, assis au plus haut des
cieux, viendra pour juger
définitivement les hommes » [1]. Le
règne du Christ sur terre se réfère
avant tout à la manière dont il est
présent dans le cœur des hommes. Si
le Christ est au centre de notre âme,
notre action parmi nos frères et
sœurs sera conforme à la manière
dont Dieu contemple les autres, et



conforme à la manière dont il veut
régner dans le monde.

La vie chrétienne est toujours une
vie communautaire, et non un
chemin à parcourir
individuellement. L’Église constituée
par le Christ est son propre corps
mystique, dont tous les chrétiens font
partie. Son activité, et donc son
règne, s’étend à tous les lieux où se
trouvent ses membres. «
Contrairement à la société humaine,
où l’on a tendance à poursuivre ses
propres intérêts de manière
indépendante, voire au détriment
des autres, la communauté des
croyants fuit l’individualisme pour
favoriser le partage et la solidarité. Il
n’y a pas de place pour l’égoïsme
dans l’âme d’un chrétien » [2]. Un
signe de la présence du royaume de
Dieu sera cette unité de solidarité
entre tous les enfants.



DANS L’ÉVANGILE, Jésus a des mots
pour décrire ce qui peut se produire
lorsque la grandeur de Dieu entre en
contact avec ceux qui ne sont pas
dans les meilleures dispositions pour
la recevoir : « Ne donnez pas aux
chiens ce qui est sacré ; ne jetez pas
vos perles aux pourceaux, de peur
qu’ils ne les piétinent, puis se
retournent pour vous déchirer » (Mt
7, 6). Cela ne signifie pas qu’il existe
des personnes auxquelles le royaume
de Dieu n’est pas destiné ; au
contraire, tous peuvent le recevoir,
tous sont appelés à entrer dans ce
bonheur, mais nous devons réfléchir
à la meilleure façon de partager cette
invitation. C’est pourquoi le Seigneur
poursuit en disant : « Donc, tout ce
que vous voudriez que les autres
fassent pour vous, faites-le pour eux,
vous aussi » (Mt 7, 12). Il s’agit de
chercher la voie la plus appropriée
pour chaque personne, de trouver le
moyen de s’adapter à la situation de
l’autre.



Pour mieux nous préparer à cette
douce joie de l’évangélisation, saint
Josémaria suggère de prier pour tout
le monde : « Ne pensez pas
seulement à vous : ouvrez grand
votre cœur pour qu’il puisse contenir
l’humanité entière. Pensez, avant
tout, à ceux qui vous entourent, à vos
parents, à vos frères, à vos amis, à
vos compagnons — et cherchez
comment vous pourriez les amener à
approfondir leur amitié avec Notre
Seigneur […] Et priez aussi pour tant
et tant d’âmes que vous ne
connaissez pas, parce que nous
autres hommes, nous sommes tous
embarqués sur le même bateau » [3].

« Mais elle est étroite, la porte, il est
resserré, le chemin qui conduit à la
vie » (Mt 7, 14), poursuit Jésus.
Certes, la route sera étroite si nous
voulons aller à la vie accompagnés
de tant de personnes autour de nous.
« Magnanimité, qui est grandeur
d’âme, ouverture du cœur au plus



grand nombre, force qui nous
dispose à sortir de nous-mêmes, à
entreprendre des actions
valeureuses, pour le bien de tous » [4],
répétait saint Josémaria. Sainte
Marie est peut-être la première
personne qui a compris le royaume
de Dieu et a accepté d’y vivre. Nous
pouvons lui demander de nous
rendre magnanimes pour l’apporter,
un par un, à de nombreuses
personnes de notre entourage.

[1]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 180.

[2]. Pape François, Audience générale,
26 juin 2019.

[3]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 175.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
80.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
mardi-de-la-12eme-semaine-du-temps-

ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-de-la-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 12ème semaine du Temps Ordinaire

