
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 2ème semaine
de Pâques

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
Nicodème, après la croix ; dès le
début, l’unité a été à la fois don
et objectif ; les chrétiens seront
reconnus à leur amour mutuel.

- Nicodème, après la croix

- Dès le début, l'unité a été à la fois
don et objectif

- Les chrétiens seront reconnus à
leur amour mutuel



L’ENTRETIEN entre Jésus et
Nicodème a probablement été long,
même si l’Évangile n’en rapporte que
quelques répliques. Ce docteur de la
loi s’attendait à rencontrer un
prophète, un élu de Dieu, mais ses
attentes ont été largement
dépassées : il a trouvé quelque chose
de plus, quelque chose de
radicalement différent, quelqu’un
qui faisait des révélations qu’il
n’aurait jamais soupçonnées. Nous
ne savons pas jusqu’à quel point il les
a comprises ou combien de
précisions Jésus a voulu apporter. En
revanche, ce que nous savons, c’est
qu’aux heures difficiles de la passion,
alors que presque tous les disciples
avaient pris la fuite, Nicodème est
sorti de l’anonymat pour donner une
sépulture digne au corps du Christ. Il
se souvenait sans doute de certains
propos de son entretien nocturne,
lorsque le Seigneur avait prophétisé
sa mort sur la croix et les fruits de
son sacrifice : « De même que le



serpent de bronze fut élevé par
Moïse dans le désert, ainsi faut-il que
le Fils de l’homme soit élevé, afin
qu’en lui tout homme qui croit ait la
vie éternelle » (Jn 3, 14-15).

Nicodème connaissait cet épisode de
l’histoire de son peuple : Moïse avait
dressé le serpent d’airain au-dessus
d’un mât pour que ceux qui avaient
été mordus par les serpents à la
morsure brûlante du désert restent
en vie (cf. Nb 21, 8-9). En remontant
à cet épisode, Jésus nous rappelle que
« personne n’est délivré du péché par
lui-même et ou par ses propres
efforts, personne n’est entièrement
libéré de sa faiblesse ni de sa solitude
ni de son esclavage, mais tous ont
besoin du Christ le modèle, le maître,
le libérateur, le sauveur, celui qui
donne la vie » [1]. Pour croire, pour
être sauvé, pour apprendre à aimer,
nous avons besoin de regarder le
Christ sur la croix. Dans ses gestes et
ses propos, nous comprendrons



quelle est la charité qu’il veut infuser
dans notre cœur. Outre cet entretien
nocturne, c’est sa rencontre
personnelle avec la croix qui a
encore davantage transformé
Nicodème. Depuis, il a surmonté ses
craintes et ses respects humains pour
se montrer ouvertement comme ami
de Jésus. La contemplation de la
croix nous transforme toujours.

LES APÔTRES eux aussi ont été
encore davantage transformés
lorsque, après la résurrection du
Seigneur, ils ont pu comprendre la
vraie portée et le sens de sa mort sur
la croix. La conviction que « c’est
l’amour qui a conduit Jésus au
Calvaire » est restée gravée dans leur
cœur, ou encore que « sur la Croix,
tous ses gestes et toutes ses paroles
sont des gestes et des paroles
d’amour, d’amour serein et fort » [2].



Ce n’est qu’en regardant en
profondeur la grandeur de l’amour
divin sur la croix qu’ils ont pu
comprendre pleinement, d’une part,
le commandement nouveau que
Jésus leur avait donné pendant la
Dernière Cène (cf. Jn 13, 34) et, de
l’autre, la prière pour l’unité de ses
disciples que le Christ avait fait
monter vers le Père cette nuit-là (cf.
Jn 17, 21).

Les apôtres ont fidèlement transmis
aux premiers chrétiens les propos de
Jésus sur l’amour fraternel et sur
l’unité. En effet, pour présenter la
communauté naissante à Jérusalem,
les Actes disent que « la multitude de
ceux qui étaient devenus croyants
avait un seul cœur et une seule âme
» (Ac 4, 32). L’unité et l’harmonie
atteintes n’étaient pas uniquement
un succès humain, résultat de la mise
en pratique des vertus relationnelles
ou d’accords intelligents. Elles
étaient avant tout un don de Dieu,



l’œuvre de l’Esprit Saint chez ceux
qui étaient nés à la vie de la grâce
par le baptême. Or, tout en précisant
que c’était un don, les Actes font
comprendre que c’était aussi un
objectif, une tâche : l’histoire bien
triste d’Ananie et de Saphire,
rapportée juste après (cf. Ac 5, 1-10),
montre clairement que cette unité,
tellement forte qu’ils n’avaient qu’un
seul cœur et qu’une seule âme, était
un don de grande valeur mais fragile,
dépendant aussi de la liberté
personnelle avec laquelle chacun
ouvrait son cœur pour l’accueillir.

C’est l’Esprit Saint qui réalise ce «
miracle de l’unité », à condition que
nous soyons bien disposés à
l’accueillir. Des obstacles éventuels ?
L’orgueil, l’égoïsme, les commérages,
la méfiance… « Les Actes des Apôtres
montrent comment dans la ville
sainte de Jérusalem, marquée par les
événements de la récente Pâque,
l’Église était en train de naître. Dès



son début même, cette jeune Église
“persévérait dans la communauté”,
c’est-à-dire qu’elle formait la
communion fortifiée par la grâce de
l’Esprit Saint. Et il en a été ainsi
jusqu’à aujourd’hui. Jésus-Christ,
dans son mystère pascal, constitue le
centre de cette communauté. Il fait
en sorte que l’Église vive, grandisse
et se réalise comme un corps qui
“reçoit concorde et cohésion par
toutes sortes de jointures qui le
nourrissent et l’actionnent selon le
rôle de chaque partie, opérant ainsi
sa croissance et se construisant lui-
même, dans la charité” (Ep 4, 16) » 
[3]. L’unité est un don pour l’Église et
un objectif pour chacun.

« C’EST AVEC une grande puissance
que les Apôtres rendaient
témoignage de la résurrection du
Seigneur Jésus, et une grâce



abondante reposait sur eux tous
» (Ac 4, 33). Le christianisme s’est
rapidement répandu au cours des
premiers siècles, grâce au courage
des chrétiens, mais surtout grâce au
témoignage de la charité qu’ils
pratiquaient entre eux et essayaient
de diffuser parmi tous. « Voyez
comme ils s’aiment ! »,
commentaient-ils souvent, « voyez
comme chacun est prêt à mourir
volontiers pour l’autre ! » [4]

Pour être crédibles, les chrétiens
doivent être unis, faisant briller la
charité avec laquelle ils se traitent les
uns les autres. L’apostolat n’est autre
chose qu’un débordement de cette
charité envers tous, chacun ayant à
fleur de peau le souci des autres.
Saint Josémaria considérait cela
comme un aspect essentiel de l’Opus
Dei : « Je veux que l’Œuvre soit
toujours ainsi : une petite famille
bien unie, même si nous sommes
déjà présents partout » [5]. Il



commentait aussi que, aussi étendu
fût l’apostolat de l’Œuvre, tous
devraient lutter pour renforcer
l’atmosphère de confiance et de
simplicité, de joie et d’affection.

« Quelle grande responsabilité le
Seigneur nous confie aujourd’hui ! Il
nous dit que les gens reconnaîtront
les disciples de Jésus à la façon dont
ils s’aiment entre eux. L’amour, en
d’autres termes, est la carte d’identité
du chrétien, c’est l’unique
“document” valide pour être reconnu
disciples de Jésus. L’unique
document valide. Si ce document
expire et n’est pas renouvelé
continuellement, nous ne sommes
plus des témoins du Maître. Alors, je
vous demande : voulez-vous
accueillir l’invitation de Jésus à être
ses disciples ? Voulez-vous être des
amis fidèles ? Le vrai ami de Jésus se
distingue essentiellement par
l’amour concret. […] Aimer, en effet,
veut dire donner, non pas seulement



quelque chose de matériel, mais
quelque chose de soi-même : son
propre temps, sa propre amitié, ses
propres capacités » [6].

Demandons à la Vierge Marie que,
avec la chaleur d’une charité
concrète et avec une unité qui attire
tout le monde, nous sachions
communiquer la lumière et la
chaleur de la foi.

[1]. Concile Vatican II, Ad gentes, n° 8.

[2]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
XIe station.

[3]. Saint Jean Paul II, Homélie, 13
juin 1999.

[4]. Tertullien, Apologeticum, 39.



[5]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 17 mai
1970.

[6]. Pape François, Homélie, 24 avril
2016.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
mardi-2-temps-pascal/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-2-temps-pascal/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-2-temps-pascal/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-mardi-2-temps-pascal/

	Méditation : Mardi de la 2ème semaine de Pâques

