
opusdei.org

Méditation : Jeudi de
la 29ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : un feu qui
change nos vies ; l'amour de
l’Esprit Saint ; être une lumière
d’espérance.

- Un feu qui change nos vies.

- L'amour de l’Esprit Saint.

- Être une lumière d’espérance



ALORS qu’il est en route vers
Jérusalem, le Seigneur révèle à ses
disciples quelques-uns des désirs les
plus profonds de son cœur : « Je suis
venu apporter un feu sur la terre, et
comme je voudrais qu’il soit déjà
allumé ! Je dois recevoir un baptême,
et quelle angoisse est la mienne
jusqu’à ce qu’il soit accompli ! » (Lc
12, 49-50). Le feu, dans ce contexte,
est celui de l’amour divin, qu’il veut
communiquer à toutes les âmes pour
les purifier et les enflammer ; par le
baptême, Jésus se réfère à la croix, où
il devait manifester cet amour
brûlant pour nous.

Ces paroles du Seigneur ont été
profondément gravées dans l’âme de
saint Josémaria dès sa jeunesse,
avant même que Dieu ne lui fasse
voir l’Opus Dei : « Avant de savoir ce
que le Seigneur voulait de moi, mais
sachant qu’il voulait quelque chose,
j’élargissais souvent mon cœur et je
criais : Ignem veni mittere in terram,



et quid volo nisi ut accendatur? (Lc
12, 49). Et il répondait, même en
chantant : Ecce ego quia vocasti me!
(1 S 3, 5 suivants). Mon frère, alors
très jeune […], apprit ces paroles sans
savoir ce qu’elles signifiaient, et de
temps en temps il venait les chanter,
très mal, à mes côtés. J’ai dû le
mettre à la porte : Va-t-en, va-t-en !
Mais c’était une grande joie pour moi
de les entendre, parce qu’elles
étaient pour moi un aiguillon :
qu’elles le soient pour vous aussi,
que vous ne soyez jamais éteints, que
vous vous sachiez porteurs du feu
divin, de la lumière divine, de la
chaleur céleste, de l’amour de Dieu,
dans tous les milieux de la terre » [1].

Jésus est venu dans le monde pour
apporter la bonne nouvelle du salut.
Par ces mots, « il nous dit que
l’Évangile est comme un feu, parce
que c’est un message qui, en éclatant
dans l’histoire, brûle les anciens
équilibres de vie, nous pousse à



sortir de l’individualisme, nous
pousse à surmonter l’égoïsme, nous
pousse à passer de l’esclavage du
péché et de la mort à la vie nouvelle
du Ressuscité » [2]. La parole de Jésus
ne nous laisse pas indifférents, mais
elle allume en chacun le désir de se
mettre en route pour écouter l’appel
du Seigneur et les besoins des autres.
C’est pourquoi elle est comme un feu,
car « tout en nous réchauffant de
l’amour de Dieu, elle veut brûler
notre égoïsme, éclairer les côtés
sombres de la vie […], consumer les
fausses idoles qui nous rendent
esclaves » [3].

LES IMAGES du feu et du baptême
font également référence au jour de
la Pentecôte. Le feu qui brûlait dans
le cœur du Christ est le même feu de
l’Esprit Saint : c’est lui qui nous
apporte la grâce divine. Le feu est



l’image de la charité, de l’amour de
Dieu qui « a été répandu dans nos
cœurs par l’Esprit Saint qui nous a
été donné » (Rm 5, 5). En suivant
docilement cette action divine, nous
pouvons aspirer à la sainteté,
enracinée dans les circonstances
réelles et concrètes dans lesquelles
nous vivons ; une sainteté, donc, «
qui assume, élève et porte à la
perfection la personnalité de chacun,
sans la détruire » [4].

« Nous sommes habitués à penser
que l’amour vient essentiellement de
notre épanouissement, de notre
talent, de notre religiosité. En
revanche, l’Esprit nous rappelle que
sans l’amour au centre, tout le reste
est vain. Et que cet amour ne naît pas
de nos capacités, cet amour est son
don. Il nous apprend à aimer et nous
devons demander ce don » [5]. Si nous
nous laissons guider par le Paraclet,
il peut purifier notre cœur, afin que
nous puissions expérimenter la joie



de la liberté, car « là où l’Esprit du
Seigneur est présent, là est la liberté
» (2 Co 3,17). « L’Esprit Saint nous
permet de ne pas être de simples
observateurs de la loi, mais des
exécutants libres, fervents et fidèles
du dessein de Dieu » [6].

C’est en ce sens que saint Paul
écrivait aux Romains : « Tous ceux
qui se laissent conduire par l’Esprit
de Dieu, ceux-là sont fils de Dieu.
Vous n’avez pas reçu un esprit qui
fait de vous des esclaves et vous
ramène à la peur ; mais vous avez
reçu un Esprit qui fait de vous des
fils ; et c’est en lui que nous crions
“Abba !”, c’est-à-dire : Père ! » (Rm 8,
14-15). Le Seigneur veut que notre
relation avec lui ne soit pas celle d’un
serviteur avec son maître, mais celle
d’un fils avec son père. C’est
pourquoi tous les actes de notre vie
quotidienne peuvent être des gestes
d’amour, même ceux qui exigent le
plus grand sacrifice. Comme nous le



rappelle le prélat de l’Opus Dei : « Il
est possible de faire avec joie — et
non sans volonté — ce qui coûte, ce
qui ne plaît pas, si c’est fait par
amour et donc librement » [7]. L’Esprit
Saint peut nous aider à faire en sorte
que nos œuvres soient une
manifestation de l’amour qui anime
notre vie.

LE FEU de l’amour de Dieu a été
allumé dans notre âme par le
baptême, lorsque le Saint-Esprit a
commencé à habiter en nous. Mais
un feu peut rester intense tout
comme il peut se réduire à une
braise sous la cendre, ou même
s’éteindre complètement. Les
chrétiens sont appelés à entretenir la
flamme de la foi et de l’amour dans
leur cœur, et une bonne façon de le
faire est de la transmettre aux
autres : donner chaque jour de la



lumière et de la chaleur à ceux qui
nous entourent par notre
témoignage, notre compréhension et
notre amitié.

« La vie est comme un voyage sur la
mer de l’histoire, souvent sombre et
houleux, un voyage au cours duquel
nous scrutons les étoiles qui nous
montrent le chemin. Les vraies
étoiles de notre vie sont les
personnes qui ont vécu dans la
droiture. Ces personnes sont des
lumières d’espérance. Jésus-Christ est
en effet la lumière par excellence, le
soleil qui brille au-dessus de toutes
les ténèbres de l’histoire. Mais pour
l’atteindre, nous avons aussi besoin
de lumières proches de nous, de
personnes qui éclairent en reflétant
la lumière du Christ, offrant ainsi un
guide pour notre voyage » [8].

Nous pouvons penser à ces
personnes qui, au cours de notre vie,
nous ont offert cette lumière du



Seigneur. Par leur affection sincère
pour nous et leur joie profonde, elles
ont peut-être allumé dans notre âme
le désir de cultiver une plus grande
intimité avec Dieu. En plus d’un
sentiment de gratitude envers eux, ils
peuvent nous encourager à refléter
également cette lumière autour de
nous. En tant qu’enfants de Dieu,
nous sommes « porteurs de la seule
flamme capable d’illuminer les
chemins terrestres des âmes, de la
seule clarté qui ne sera jamais mêlée
d’ombres, de pénombres ou
d’obscurité. — Le Seigneur se sert de
nous comme de flambeaux, pour que
cette lumière illumine… Il dépend de
nous que de nombreux hommes ne
restent pas dans les ténèbres, mais
marchent sur des chemins menant à
la vie éternelle » [9]. Nous pouvons
demander à la Vierge Marie d’avoir
le même empressement que son Fils
à répandre le feu de son amour sur
toute la terre.



[1]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 12 février
1975.

[2]. Pape François, Angélus, 14 août
2021.

[3]. Ibid.

[4]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 10 avril 1991.

[5]. Pape François, Homélie, 5 juin
2022.

[6]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 10 avril 1991.

[7]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018.

[8]. Benoît XVI, Spe salvi, n° 49.

[9]. Saint Josémaria, Forge, n° 1.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
jeudi-de-la-29eme-semaine-du-temps-

ordinaire/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Jeudi de la 29ème semaine du Temps Ordinaire

