
opusdei.org

Méditation : Jeudi de
la 28ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : l’humilité, le
chemin qui mène à Dieu ;
l’examen de conscience :
reconnaître la voix du
Seigneur ; encouragement à
regarder notre cœur.

- L’humilité, le chemin qui mène à
Dieu

- L’examen de conscience :
reconnaître la voix du Seigneur

- Encouragement à regarder notre
cœur



LUC ET MATTHIEU rapportent tous
deux dans leurs évangiles le célèbre
discours du « malheur », dans lequel
le Seigneur reproche aux scribes et
aux pharisiens l’incohérence de leur
vie. Le Maître les accuse vertement
parce qu’ils se souciaient davantage
des apparences que de vivre selon la
vérité. « Vous aussi, les docteurs de la
Loi, malheureux êtes-vous, parce que
vous chargez les gens de fardeaux
impossibles à porter, et vous-mêmes,
vous ne touchez même pas ces
fardeaux d’un seul doigt. Quel
malheur pour vous, parce que vous
bâtissez les tombeaux des prophètes,
alors que vos pères les ont tués. […]
Quel malheur pour vous, docteurs de
la Loi, parce que vous avez enlevé la
clé de la connaissance » (Lc
11,46-47.52).

Loin d’adoucir leur cœur, les paroles
qu’ils entendent des lèvres de Jésus-



Christ les conduisent « à s’acharner
contre lui » (Lc 11,53). Certes, le
Seigneur leur a parlé avec sévérité.
Mais s’ils avaient regardé en eux-
mêmes avec un peu de courage et de
sincérité, ils auraient compris que les
accusations de Jésus étaient justes.
L’humilité, en revanche, permet
d’accepter la correction et de
s’engager sur le chemin de
conversion que le Seigneur nous
demande. C’est « le chemin qui nous
conduit à Dieu et, en même temps,
précisément parce qu’il nous conduit
à Lui, il nous conduit aussi à
l’essentiel de la vie, à son sens le plus
vrai, à la raison la plus sûre pour
laquelle la vie vaut la peine d’être
vécue. Seule l’humilité nous ouvre à
l’expérience de la vérité, de la joie
authentique, de la connaissance qui
compte. Sans humilité, nous sommes
coupés […] de la compréhension de
Dieu, de la compréhension de nous-
mêmes » [1].



Dans d’autres passages de l’Évangile,
nous voyons comment Jésus est
touché par la simplicité des enfants
qui viennent à lui et qui n’ont pas
encore appris à mentir ; par la
faiblesse des lépreux qui demandent
à être guéris sans être liés par ce
qu’ils diront ; par l’honnêteté de ceux
qui demandent parce qu’ils veulent
connaître la vérité. Le Maître
apprécie l’authenticité et l’honnêteté.
C’est pourquoi, à une autre occasion,
il prêchera : « Que votre parole soit
“oui”, si c’est “oui”, “non”, si c’est
“non”. Ce qui est en plus vient du
Mauvais » (Mt 5, 37).

LA TENDANCE des pharisiens et des
scribes à se justifier est aussi vieille
que l’homme lui-même. Lorsque
Dieu s’étonne de voir le vêtement de
feuilles qu’Adam a revêtu et lui
demande s’il a mangé de l’arbre, le



premier homme s’excuse : « La
femme que tu m’as donnée, c’est elle
qui m’a donné du fruit de l’arbre, et
j’en ai mangé » (Gn 3, 12). Sa réaction
est de rejeter la faute sur Ève, afin de
soulager sa conscience de ce qui
vient de se passer.

Mgr Javier Echevarría nous dit que
saint Josémaria " »a toujours lutté
contre toutes sortes d’excuses qui
empêchent d’accomplir le devoir,
même si elles ne constituent pas une
offense grave à notre Seigneur […]
L’amour se manifeste dans ces
détails. C’est pourquoi il rejetait
radicalement cinq raisons, qu’il
n’hésitait pas à qualifier de
diaboliques : “J’ai pensé que, j’ai cru
que, demain, plus tard” » [2]. Le désir
d’avoir un cœur attentif et vigilant
conduit à écouter la voix de Dieu
dans toutes ces petites luttes.

L’examen de conscience est un
moyen de nous aider à mieux nous



connaître et à reconnaître les appels
que Dieu nous adresse chaque jour.
Si parfois nous nous rendons compte
que nous n’avons pas su y répondre,
nous pouvons alors demander au
Seigneur la grâce de recommencer le
lendemain. Comme le disait saint
Josémaria : « Chrétiens ! notre vie
doit être ordinaire au point de
vouloir bien faire tous les jours les
mêmes choses que nous devons
faire ; au point d’accomplir dans le
monde notre mission divine, en
accomplissant notre petit devoir de
chaque instant. — Ou mieux, en nous
efforçant de l’accomplir, parce qu’il
nous arrivera de ne pas y arriver et
d’être obligé de dire au Seigneur, le
soir venu, dans notre examen de
conscience : je ne t’offre pas de
vertu ; aujourd’hui, je ne peux t’offrir
que des défauts mais, avec ta grâce,
je parviendrai à mériter le titre de
vainqueur » [3].



L’APPEL et la suite du Christ sont
intimement liés à la nécessité de
nous examiner dans l’amour de Dieu.
Dans la prière, nous devons affronter
nos faiblesses, sans crainte, par un
examen de conscience sincère, qui
nous permet de mettre des noms et
des prénoms sur ce qui nous arrive.
Le bienheureux Alvaro, dans l’une de
ses premières lettres pastorales, nous
a conseillé de « faire
consciencieusement l’examen de
conscience » [4]. En d’autres termes, il
encourageait ses enfants à avoir le
courage de regarder dans leur cœur,
d’aller au fond d’eux-mêmes, de
trouver les causes de leurs faiblesses.

Cet effort pour mieux nous connaître
peut nous aider à grandir en liberté,
car nous découvrons ainsi le regard
et l’action constants du Seigneur
dans notre existence, ce qui nous
pousse à vivre de manière
authentique. En revanche, « l’oubli
de la présence de Dieu dans notre vie



va de pair avec la méconnaissance de
nous-mêmes, l’ignorance des
caractéristiques de notre
personnalité et de nos désirs les plus
profonds" » [5]. Dans cet examen,
nous pouvons raviver les idéaux qui
nous animent et demander à Dieu la
grâce de nous aider à vivre selon
notre vocation. Ainsi, nous pourrons
accompagner le Seigneur de près,
sans nous laisser piéger par ce qui
nous éloigne de lui. « Quand le
Seigneur les appela, les premiers
apôtres se trouvaient près de la
vieille barque, occupés à
raccommoder leurs filets déchirés.
Le Seigneur leur dit de le suivre ; et
eux, “statim” — immédiatement,
“relictis omnibus” — abandonnant
toute chose, oui, tout ! ils le
suivirent… Et nous, qui désirons les
imiter, il arrive parfois que nous ne
parvenions pas à tout abandonner.
Et il nous reste un attachement au
cœur, une erreur dans notre vie, que
nous ne voulons pas retrancher, pour



l’offrir au Seigneur. — Parviendras-
tu à examiner ton cœur en allant au
fond des choses ? — Qu’il n’y
demeure rien qui ne soit pas à Lui !
Sinon ni toi ni moi, nous ne l’aimons
vraiment » [6].

La Vierge Marie a su orienter ses
affections vers la mission que l’ange
lui avait annoncée : être la Mère de
Dieu. À partir de ce jour, toute sa vie,
même les plus petits détails,
tourneront autour de cette vocation.
Elle peut nous aider à faire en sorte
que toute notre journée soit aussi
l’expression de l’amour que nous
portons à son Fils et qui s’étend aux
personnes qui nous entourent.

[1]. Pape François, Audience générale,
22 décembre 2021.

[2]. Mgr Xavier Echevarria, Memoria
del Beato Josemaría.



[3]. Saint Josémaria, Forge, n° 616.

[4]. Bienheureux Álvaro del Portillo, 
Lettre, 8 décembre 1976, n° 8.

[5]. Pape François, Audience générale,
5 octobre 2022.

[6]. Saint Josémaria, Forge, n° 356.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
jeudi-de-la-28eme-semaine-du-temps-

ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Jeudi de la 28ème semaine du Temps Ordinaire

