
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
troisième semaine
de Carême (cycle A)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
traverser les temps d’épreuve
avec Dieu ; la soif de Jésus ; les
attentes de la Samaritaine.

- Traverser les temps d’épreuve avec
Dieu

- La soif de Jésus

- Les besoins de la Samaritaine



C’EST PEUT-ÊTRE après son émotion
pour la libération de l’esclavage que
le peuple d’Israël, torturé par la soif,
a commencé à murmurer contre
Moïse : « Pourquoi nous as-tu fait
monter d’Égypte ? Était-ce pour nous
faire mourir de soif avec nos fils et
nos troupeaux ? » (Ex 17, 3) Bien
qu’ils aient été témoins des
merveilles de Dieu, sa présence est
devenue moins évidente et voilà
qu’au fil du temps ils sont assaillis
par le doute : « Le Seigneur est-il au
milieu de nous, oui ou non ? » (Ex 17,
7). Ils cherchent des preuves
sensibles qui les confirment sur leur
chemin, ils ont besoin d’affermir leur
foi. Le Seigneur dit alors à Moïse de
frapper un rocher, « il en sortira de
l’eau, et le peuple boira ! » (Ex 17,6).

Dans la vie de tout un chacun, il y a
des moments difficiles. Nous
aimerions que tout se passe toujours
bien, sans que des événements
imprévus ne viennent perturber nos



plans, mais la réalité n’est pas celle-
là. Comme le peuple d’Israël, nous
pouvons traverser des situations où
nous avons l’impression que Dieu
s’est retiré. Nous sommes alors
vaincus par des obstacles extérieurs
ou envahis par une tristesse
intérieure. Mais nous pouvons nous
réconforter en sachant qu’aucune
épreuve n’est plus grande que la
force du Seigneur. Quelle que soit la
force de notre soif de paix, de
tranquillité ou de sécurité, Dieu ne
cessera de veiller sur chacun de ses
enfants. Parfois, lorsque tout tourne
mal, il nous vient spontanément à
l’esprit : « Seigneur, vois comment
tout s’écroule pour moi, tout, tout… !
C’est alors le moment de rectifier :
avec toi, j’irai de l’avant avec
assurance, car tu es la force même :
quia tu es, Deus, fortitudo mea »[1].

Même s’il n’est pas très facile de se
rendre compte du fonctionnement de
la providence, surtout au milieu des



tribulations, Dieu est toujours à
l’œuvre en nous. « La désolation
provoque un “ébranlement de
l’âme” : quand on est triste, c’est
comme si l’âme était ébranlée ; elle
nous tient éveillés, favorise la
vigilance et l’humilité et nous
protège du vent du caprice. Ce sont
des conditions indispensables pour
progresser dans la vie, et donc aussi
dans la vie spirituelle »[2]. Derrière
chaque épreuve se cache quelque
chose que le Seigneur veut nous dire,
tout comme la soif a permis aux
Israélites de grandir dans leur
confiance en Dieu.

COMME le peuple d’Israël, Jésus a
connu la soif. Après s’être mis en
route pour la Galilée, il doit passer
par la Samarie. Alors que les
disciples cherchent de la nourriture,
le Seigneur, « fatigué par la route



» (Jn 4, 6), s’assoit sur la margelle
d’un puits. Une Samaritaine vient
puiser de l’eau et il lui demande : «
Donne-moi à boire » (Jn 4 ,7).
Commence alors une conversation
qui va changer la vie de cette femme.

Jésus était fatigué et avait soif.
Cependant, il est intéressant de noter
qu’à aucun moment dans le récit il
n’est fait mention de l’eau qu’il a bue.
Lorsque ses disciples arrivent avec
de la nourriture, il leur dit : « Pour
moi, j’ai de quoi manger : c’est une
nourriture que vous ne connaissez
pas […] Ma nourriture, c’est de faire
la volonté de Celui qui m’a envoyé et
d’accomplir son œuvre » (Jn 4, 32.34).
Devant quelqu’un dans le besoin,
Dieu ne peut contenir sa soif d’âmes,
plus grande que sa soif physique.
Jésus ne pouvait satisfaire sa fatigue
et sa faim qu’en annonçant son
Évangile à ceux qu’il rencontrait et
cherchait sur son chemin. Après tout,
c’est pour cela qu’il est venu sur



terre. « La soif de Jésus n’était pas
tant de boire de l’eau que de trouver
une âme endurcie. Jésus avait besoin
de rencontrer la Samaritaine pour
lui ouvrir le cœur : il lui a demandé
de boire pour révéler la soif qui était
dans son propre cœur »[3].

Il peut souvent nous arriver la même
chose qu’à Jésus. Après une journée
de travail exigeante, nous sommes
fatigués et aspirons à un repos bien
mérité. Mais sur le chemin du retour,
nous rencontrons des personnes qui
ont également besoin de nous : un
conjoint ou un enfant qui mérite
toute notre attention et nos soins, un
frère ou une sœur qui a besoin de
notre aide, un ami qui cherche à
nous parler… Dans ces moments-là, il
peut y avoir un désir légitime de
protéger une bonne partie de notre
espace personnel et de notre temps.
Mais l’eau qui nous satisfait
vraiment, c’est l’amour et le service
des personnes qui nous entourent.



Jésus nous donne ainsi la vraie joie,
celle qui est le fruit du partage de
notre vie avec les autres [4].

LORS DE CE DIALOGUE à côté du
puits, la Samaritaine a reconnu en
Jésus le Messie. C’est pourquoi, dès
qu’elle l’a entendu, « laissant là sa
cruche, elle revint à la ville et dit aux
gens : “Venez voir un homme qui m’a
dit tout ce que j’ai fait. Ne serait-il
pas le Christ ?” » (Jn 4, 28-29).
L’Évangile poursuit en disant que «
beaucoup de Samaritains de cette
ville crurent en Jésus, à cause de la
parole de la femme » (Jn 4, 39).

À aucun moment, nous ne lisons que
Jésus a exhorté la Samaritaine à
annoncer sa présence ; il ne lui a
donné aucune charge explicite ou
mission spéciale, comme il le ferait
avec d’autres personnes, à



commencer par les apôtres.
Proclamer ce qu’elle avait vécu était
simplement quelque chose qui
jaillissait du cœur de la femme. Elle
ressent le besoin de communiquer à
ses concitoyens la merveille dont elle
vient d’être témoin, la paix qui naît
de la certitude que Dieu la connaît
comme personne d’autre en ce
monde et, pour cette raison, elle
s’adresse à lui : « Il m’a dit tout ce
que j’ai fait » (Jn 4, 39). Le panorama
que Jésus lui a ouvert l’incite à aller à
la rencontre de ses connaissances. «
L’idéal de l’amour de Dieu et des
autres, écrivait le prélat de l’Opus
Dei, nous pousse à cultiver l’amitié
avec de nombreuses personnes :
nous ne faisons pas de l’apostolat,
nous sommes des apôtres ! Ainsi va
l’« Église en marche » dont parle
souvent le pape, qui nous rappelle
l’importance de la tendresse, de la
magnanimité, du contact personnel »
[5].



Cependant, ce n’est pas la femme qui
a changé les autres Samaritains. Ce
qu’elle a fait, c’est amener Jésus
auprès de ses concitoyens. Et ceux-ci,
lorsqu’ils ont rencontré le maître
venu de Galilée, lui ont demandé de
rester plus longtemps. « Ils furent
encore beaucoup plus nombreux à
croire à cause de sa parole à lui, et ils
disaient à la femme : “Ce n’est plus à
cause de ce que tu nous as dit que
nous croyons : nous-mêmes, nous
l’avons entendu, et nous savons que
c’est vraiment lui le Sauveur du
monde” » (Jn 4, 41-42). Telle est la
mission de l’apôtre - : placer les
personnes devant Jésus et se mettre
en retrait. Et c’est ce que fait aussi
notre Mère : « C’est toujours par
Marie que l’on va et que l’on
“revient” à Jésus »[6].



[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
213.

[2] François, Audience, 16-XI-2022.

[3] François, Angélus, 23-III-2014

[4] Cf. saint Josémaria, Forge, n° 591.

[5] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale du 14 février 2017, nº 9.

[6] Saint Josémaria, Chemin, n° 495.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-

careme-cycle-a/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-a/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-a/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-a/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-troisieme-semaine-de-careme-cycle-a/

	Méditation : Dimanche de la troisième semaine de Carême (cycle A)

