
opusdei.org

Méditation : 2ème
Dimanche de
Carême, cycle B

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
Abraham, un modèle de foi ;
Dieu n’a pas épargné son Fils ;
écouter la voix de Dieu.

- Abraham, un modèle de foi

- Dieu n’a pas épargné son Fils

- Écouter la voix de Dieu



CE DEUXIÈME dimanche de Carême
nous fait contempler la figure
d’Abraham, qui s’est mis à l’écoute de
Dieu, le cœur attentif à ses désirs. La
Genèse nous raconte qu’un jour
Yahvé mit Abraham à l’épreuve en
lui adressant une demande
étonnante, apparemment indigne du
Dieu de la vie. Après de nombreuses
années de prière et d’attente, voici
enfin la naissance de son fils Isaac,
sur qui reposait la promesse d’un
peuple sans nombre. Et soudain, le
Seigneur lui demande quelque chose
d'opposé à ce qu’Abraham avait
entendu jusqu’à présent : « Prends
ton fils, ton unique, celui que tu
aimes, Isaac, va au pays de Moriah, et
là tu l’offriras en holocauste sur la
montagne que je t’indiquerai » (Gn
22, 2).

Si la demande divine est
surprenante, la réponse d’Abraham
ne l’est pas moins. « Ils arrivèrent à
l’endroit que Dieu avait indiqué.



Abraham y bâtit l’autel et disposa le
bois ; puis il lia son fils Isaac et le mit
sur l’autel, par-dessus le bois.
Abraham étendit la main et saisit le
couteau pour immoler son fils » (Gn
22, 9-10). Face à une volonté divine si
difficile à comprendre et à accepter,
la foi d’Abraham n’a pas tremblé, n’a
pas vacillé, car dans son cœur il
savait que « Dieu est capable même
de ressusciter les morts » (He 11, 19).

L’ange du Seigneur, qui apparaît au
dernier moment pour retenir la main
du patriarche, le félicite à deux
reprises au nom de Dieu de ne pas lui
avoir refusé son fils. Abraham avait
appris à répondre à la voix divine en
disant « me voici » (Gn 22, 1.11).
Certes, il n’a pas pu comprendre
pourquoi Dieu voulait le sacrifice de
son fils bien-aimé, mais il ne discute
pas avec Yahvé et ne se rebelle pas. Il
accepte à nouveau, comme il l’a fait
depuis le début, le plan que le
Seigneur a conçu pour sa vie. En



toutes circonstances, claires et
obscures, « son cœur se soumet à la
Parole et obéit » [1]. Par sa réponse au
Seigneur, « Abraham est le modèle de
celui qui croit et suit avec foi la
volonté de Dieu, même lorsque cette
volonté s’avère difficile et, dans de
nombreux cas, incompréhensible et
dramatique » [2].

CE MYSTÉRIEUX événement prend
toute sa signification avec le sacrifice
rédempteur du Christ sur le mont
Calvaire. La terre de Moriah est
précisément le lieu sur lequel
Jérusalem sera construite.
L’holocauste d’Isaac, qui n’est pas
consommé, est une image du
sacrifice du Christ, fils unique du
Père, qui meurt sur la croix pour
former un peuple nouveau, l’Église, à
laquelle toute l’humanité est invitée
à se joindre. Dieu a pardonné à Isaac



et au cœur d’Abraham, mais il n’a
pas épargné son propre Fils, il l’a
livré pour nous tous (cf. Rm 8, 32). «
Celui qui a arrêté le bras d’Abraham
au moment où il allait immoler Isaac,
n’a pas hésité à sacrifier son propre
Fils pour notre rédemption » [3].

Dans les deux scènes, nous trouvons
un père qui renonce à son fils bien-
aimé, un fils qui accepte
volontairement la volonté du père, et
un holocauste au sommet d’une
montagne sur un autel où le bois est
présent. Pour Abraham, renoncer à
son fils était un acte de foi, pour Dieu
le Père, c’était un acte d’amour, car le
Christ est le Bien-Aimé, l’Unique
Engendré. Dans la lettre aux
Romains, saint Paul médite cela avec
enthousiasme et s’exclame : « Si Dieu
est pour nous, qui sera contre nous ?
Il n’a pas épargné son propre Fils,
mais il l’a livré pour nous tous :
comment pourrait-il, avec lui, ne pas
nous donner tout ?» (Rm 8, 31-32). Le



mystère de l’amour divin se révèle de
manière lumineuse dans le sacrifice
de la croix. C’est précisément en elle
que se cache son amour : là où il n’y
a apparemment que la mort, Dieu
manifeste sa générosité ; là où les
hommes prononcent des paroles de
condamnation et de mépris, Dieu
opère son salut et manifeste ainsi sa
gloire.

Toute la vie humaine, avec ses
moments de joie et de douleur, peut
être comprise à la lumière du
sacrifice de Jésus sur le Calvaire.
C’est précisément dans les moments
où la douleur prend le dessus, sous
toutes ses formes, que le sentiment
de filiation nous fait comprendre que
Dieu nous bénit même lorsque nous
rencontrons la croix. Il ne s’agit pas
d’une punition, ni d’un oubli de la
part de notre Seigneur, bien au
contraire : dans ces moments-là, il est
plus Père que jamais. C’est ce que
saint Josémaria a enseigné par sa



vie : « Au fil des années, j’ai tâché de
m’appuyer sans défaillir sur cette
réalité si encourageante. Ma prière,
en toute circonstance, a toujours été
la même, à quelques nuances près. Je
lui ai dit : Seigneur, c’est toi qui m’as
placé ici ; toi qui m’as confié ceci ou
cela, et moi, j’ai confiance en toi. Je
sais que tu es mon Père, et j’ai
toujours observé que les tout-petits
ont une confiance totale en leurs
parents » [4].

L’ÉVANGILE de ce deuxième
dimanche de Carême nous emmène
sur une autre montagne : le sommet
du Thabor. Nous y voyons Moïse et
Élie s’entretenir avec Jésus. Soudain,
une nuée les recouvre et, en même
temps, une voix venant du ciel se fait
entendre : « Celui-ci est mon Fils
bien-aimé, écoutez-le ! » (Mc 9, 7).
Trois apôtres — Pierre, Jacques et



Jean — sont témoins de la
Transfiguration. Ils ne comprennent
pas ce qu’ils voient, ni les dernières
paroles de Jésus, lorsqu’il les avertit
de sa mort et de sa résurrection (cf.
Mc 9, 9-10).

Parfois, nous pouvons vivre une
expérience semblable à celle des
apôtres. Pendant un certain temps,
nous ressentons la proximité de Dieu
avec une intensité particulière, ce
qui nous conduit à nous exclamer
comme Pierre : “Il est bon d’être ici ;
dressons trois tentes” (Mc 9, 5).
Puisque nous jouissons de la
présence divine dans notre vie d’une
manière particulière, nous voulons
que cette situation dure le plus
longtemps possible. « Toutefois, il
n'est donné à personne de vivre "sur
le Thabor", tant que l'on se trouve
sur cette terre. En effet, l'existence
humaine est un chemin de foi et, en
tant que tel, avance davantage dans
l'ombre que dans la lumière, avec



des moments d'obscurité, et même
d'intenses ténèbres. Tant que nous
nous trouvons ici-bas, notre relation
avec Dieu a lieu davantage dans
l'écoute que dans la vision, et la
contemplation elle-même se réalise,
pourrait-on dire, les yeux fermés,
grâce à la lumière intérieure allumée
en nous par la Parole de Dieu. » [5].

« Écoutez-le » (Mc 9, 7). Tel est notre
engagement chrétien pendant le
Carême : écouter le Christ et obéir à
sa voix. C’est la nourriture
fondamentale que l’Église nous offre
pendant ces semaines de préparation
à la Pâque du Seigneur. La voix du
Christ est la voix du Fils qui nous
encourage à répondre à Dieu avec
générosité, parce que notre
nourriture est, comme la sienne, de
faire la volonté du Père. Notre Mère
a vécu dans cette attitude d’écoute.
Elle gardait et méditait constamment
dans son cœur les paroles que Dieu
lui adressait. Et beaucoup d’entre



elles lui sont parvenues précisément
à travers les événements de la vie de
son Fils, même ceux qu’elle ne
comprenait pas, dans lesquels elle
reconnaissait la voix mystérieuse du
Seigneur.

[1]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2570.

[2]. Pape François, Audience générale,
3 juin 2020.

[3]. Saint Jean Paul II, Homélie, 2
février 1997.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
143.

[5]. Benoît XVI, Angélus, 12 mars 2006.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
dimanche-de-la-2eme-semaine-de-

careme-cycle-b/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-de-careme-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-de-careme-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-de-careme-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-2eme-semaine-de-careme-cycle-b/

	Méditation : 2ème Dimanche de Carême, cycle B

