
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
29ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle B)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : la fin et les
moyens ; un chemin paradoxal ;
apporter la compassion de
Jésus.

-La fin et les moyens

-Un chemin paradoxal

-Apporter la compassion de Jésus



L’ÉVANGILE de ce dimanche nous
montre comment Jean et Jacques
s’approchent du Seigneur et lui font
une demande audacieuse : « Donne-
nous de siéger, l’un à ta droite et
l’autre à ta gauche, dans ta gloire
» (Mc 10, 37). La réponse de Jésus est
aussi profonde que la demande des
fils de Zébédée est audacieuse : «
Vous ne savez pas ce que vous
demandez. Pouvez-vous boire la
coupe que je vais boire, être baptisé
du baptême dans lequel je vais être
plongé ? » (Mc 10, 38).

Il est très probable qu’en formulant
leur requête, Jean et Jacques ont agi
avec une vision peut-être trop
humaine. Malgré cette vision étroite
qui provoque l’indignation des
autres apôtres, les fils de Zébédée
demandent en fait, peut-être sans le
savoir, quelque chose
d’objectivement grand : être assis à la
droite du Seigneur dans son
royaume, contempler sa gloire, jouir



de l’ultime proximité de Dieu. C’est le
plus grand désir auquel un être
humain puisse aspirer. « Tu
m’apprends le chemin de la vie :
devant ta face, débordement de joie !
A ta droite, éternité de délices ! » (Ps
15, 11). Jean et Jacques sont
intéressés par un bon objectif. Ils
aspirent à une fin qui est noble en
soi, mais ils ne s’interrogent pas sur
les moyens qui y conduisent. Jésus
leur dit qu’ils ne savent pas ce qu’ils
demandent, parce qu’ils ne savent
pas comment atteindre ce qu’ils
cherchent.

La réponse du Christ aux apôtres ne
remet pas en cause la grandeur de la
fin, mais nous invite à nous
interroger sur les moyens réels qui y
conduisent. Car les grands désirs
sont motivants dans la mesure où ils
nous incitent à découvrir et à suivre
les chemins qui y mènent. La
question de la fin est indissociable de
celle des moyens. Un athlète qui veut



gagner l’or olympique, mais qui ne
réfléchit pas à la manière d’y
parvenir, ou qui n’est pas disposé à
suivre un certain plan, est quelqu’un
qui a un désir superficiel. Jésus, par
sa vie et sa prédication, non
seulement incarne et propose la
sainteté à tous, mais il vit les moyens
qui y conduisent. L’invitation du
Seigneur s’exprime dans le désir
ardent de la fin et dans
l’empressement à trouver et à suivre,
avec l’aide de sa grâce, les chemins
qui y conduisent. C’est ce que disait
saint Josémaria : « Quia hic homo
coepit ædificare et non potuit
consumare ! Il commença de bâtir et
ne put achever ! Triste commentaire,
dont, si tu le veux, tu ne seras pas
l’objet, car tu disposes de tous les
moyens qu’il faut pour couronner
l’édifice de ta sanctification : la grâce
de Dieu et ta propre volonté » [1]



JACQUES et Jean ne comprennent pas
la proposition du Seigneur. Mais ils
n’étaient pas les seuls. Les autres
apôtres étaient indignés contre les
fils de Zébédée, probablement parce
qu’ils avaient pris les devants pour
demander à Jésus quelque chose
qu’ils voulaient aussi. « Les disciples
étaient tombés dans la faiblesse
humaine et se disputaient entre eux
pour savoir qui était le chef et qui
était supérieur aux autres… Cela est
arrivé et a été raconté pour notre
bénéfice… Ce qui est arrivé aux
saints apôtres peut nous être révélé
comme une incitation à l’humilité » 
[2]. Jésus veut profiter de cette
circonstance pour montrer que
l’idéal même de la gloire est très
différent de ce qu’ils avaient en tête.

« Vous le savez : ceux que l’on
regarde comme chefs des nations les
commandent en maîtres ; les grands
leur font sentir leur pouvoir. Parmi
vous, il ne doit pas en être ainsi.



Celui qui veut devenir grand parmi
vous sera votre serviteur. Celui qui
veut être parmi vous le premier sera
l’esclave de tous : car le Fils de
l’homme n’est pas venu pour être
servi, mais pour servir, et donner sa
vie en rançon pour la multitude
» (Mc 10, 42-45). L’affirmation du
Seigneur est paradoxale : pour
atteindre une fin, il indique des
moyens qui, apparemment, ne sont
pas très cohérents. « La domination
et le service, l’égoïsme et l’altruisme,
la possession et le don, l’intérêt et la
gratuité : ces logiques profondément
contraires s’affrontent en tout temps
et en tout lieu. La voie choisie par
Jésus ne fait aucun doute : il ne s’est
pas contenté de l’indiquer en paroles
aux disciples d’hier et d’aujourd’hui,
mais il l’a vécue dans sa propre chair
» [3]].

Les apôtres aspirent à la gloire et le
chemin semble être l’abaissement ;
ils cherchent l’affirmation de soi et la



proposition semble être l’affirmation
des autres ; ils pensent servir un roi
dominateur et leur Seigneur leur
révèle qu’il vit pour servir tous les
hommes. En effet, « la vie de Jésus est
une existence pour les autres, une
existence qui culmine dans une mort
pour les autres, comprenant dans les
“autres” toute la famille humaine
avec tout le poids de la culpabilité
qu’elle porte en elle depuis le début »
[4]. Cette vie pour les autres que vit le
Christ est une vie qui nous sauve ;
c’est la vie que nous pouvons nous
aussi incarner, parce qu’en vivant
pour Dieu et pour nos frères, notre
existence devient aussi un sauvetage
pour beaucoup.

DANS LA DEUXIÈME lecture de la
messe, l’auteur de la lettre aux
Hébreux affirme que « en Jésus, le
Fils de Dieu, nous avons le grand



prêtre par excellence, celui qui a
traversé les cieux ; tenons donc
ferme l’affirmation de notre foi. En
effet, nous n’avons pas un grand
prêtre incapable de compatir à nos
faiblesses, mais un grand prêtre
éprouvé en toutes choses, à notre
ressemblance, excepté le péché.
Avançons-nous donc avec assurance
vers le Trône de la grâce, pour
obtenir miséricorde et recevoir, en
temps voulu, la grâce de son secours
» (He 4, 14-16). Lorsque nous
implorons avec le psalmiste : « Nous
attendons notre vie du Seigneur : il
est pour nous un appui, un bouclier
» (Ps 32, 20), il est bouleversant de
considérer que ce secours et ce
bouclier sont, dans une large mesure,
la compassion du Fils de Dieu. En
méditant ces paroles, il est possible
que naisse dans nos cœurs le désir
d’offrir à ceux qui nous entourent la
compassion de Jésus.



C’est précisément à travers le service
rendu aux autres que le chrétien vit
cette compassion pour les autres qui,
comme celle de Jésus-Christ,
transperce le ciel et capte le regard
miséricordieux de Dieu : « Que
chacun de vous ne soit pas préoccupé
de ses propres intérêts ; pensez aussi
à ceux des autres. Ayez en vous les
dispositions qui sont dans le Christ
Jésus » (Ph 2, 4-5). En prenant soin de
ceux qui nous entourent comme
Jésus l’a fait, par de grands ou de
petits actes de service, nous ne leur
apportons pas seulement une aide
matérielle ou morale, mais nous leur
montrons aussi la compassion de
Jésus. Peut-être que lorsque nous
accomplissons un acte de service, ce
que nous percevons immédiatement,
c’est la difficulté ou l’impact de l’aide
que nous avons apportée, mais
derrière tout cela, plus discrète et
imperceptible, mais non moins
réelle, se trouve la main tendue de
Dieu, la compassion de Jésus qui se



fait présente à travers notre geste. Il
est facile d’imaginer la réaction de
bons parents lorsqu’ils perçoivent
l’attention sincère et désintéressée
d’un de leurs fils ou d’une de leurs
filles à l’égard d’un autre membre de
la fratrie : ils se sentiront poussés à
aider l’enfant dans le besoin et
seront naturellement touchés par la
tendresse du premier.

« Notre fidélité au Seigneur dépend
de notre volonté de servir. Et c’est
difficile, nous le savons, parce que
cela a “le goût de la croix”. Mais en
grandissant dans l’attention et la
disponibilité aux autres, nous
devenons plus libres à l’intérieur,
plus semblables à Jésus. Plus nous
servons, plus nous ressentons la
présence de Dieu. Surtout lorsque
nous servons ceux qui n’ont rien à
nous rendre, les pauvres, en
accueillant leurs difficultés et leurs
besoins avec une tendre
compassion : c’est là que nous



découvrons que nous sommes à
notre tour aimés et accueillis par
Dieu » [5]] La Vierge Marie, en tant
que bonne mère, peut nous aider à
faire des efforts pour nos frères,
sachant que c’est le chemin qui nous
conduit à la gloire.

[1]. Saint Josémaria, Chemin, n° 324.

[2]. Cyrille d’Alexandrie, Commentaire
sur Luc, 12,5,15 : PG 72,912 ((NOTE
DES TRADUCTEURS : la citation se
trouve dans Benoît XVI, Homélie, 18
février 2012)).

[3]. Benoît XVI, Homélie, 18 février
2012

[4]. Saint Jean-Paul II, Audience, 14
octobre 1983

[5]. Pape François, Angélus, 19
septembre 2021.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
dimanche-de-la-29eme-semaine-du-

temps-ordinaire-cycle-b/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/

	Méditation : Dimanche de la 29ème semaine du Temps Ordinaire (cycle B)

