
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
18ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle B)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : l’Eucharistie
satisfait notre faim de Dieu ;
une nourriture qui nous fait
ressembler à Jésus ; découvrez
les gestes de la liturgie.

- L’Eucharistie satisfait notre faim de
Dieu

- Une nourriture qui nous fait
ressembler à Jésus



- Découvrez les gestes de la liturgie

JÉSUS présente et anticipe la vérité
de l’Eucharistie dans le discours du
pain de vie. Comme le raconte
l’Évangile de la Messe, certains
auditeurs rappellent au Seigneur
comment Moïse, au cours de l’Exode,
a intercédé auprès de Dieu et que le
pain — la manne — est tombée du
ciel (cf. Ex 16, 2-4.12-15). Le Christ
utilise cette allusion pour leur parler
d’une nouvelle manne, du pain de
Dieu qui est un — quelqu’un — qui
descend du ciel et donne la vie au
monde. Les disciples supplient alors
le Seigneur : « Donne-nous toujours
de ce pain-là » (Jn 6, 34). En effet, ils
ressentent une faim qui n’est pas
physique, mais « une faim plus
fondamentale, qui ne peut être
satisfaite par une nourriture
ordinaire. C’est une faim de vie, une



faim d’éternité. Le signe de la manne
était l’annonce de l’événement
Christ, qui allait satisfaire la faim
d’éternité de l’homme en devenant
lui-même le “pain vivant” qui “donne
la vie au monde”. Ceux qui écoutent
Jésus lui demandent d’accomplir ce
que le signe de la manne annonçait,
peut-être sans se rendre compte de la
portée de leur demande » [1].

Si la demande est audacieuse, la
réponse de Jésus est encore plus
éblouissante et inédite : « Moi, je suis
le pain de la vie. Celui qui vient à moi
n’aura jamais faim ; celui qui croit en
moi n’aura jamais soif » (Jn 6, 35).
Comme le disait saint Josémaria :
«Telle est la Bonne Nouvelle.

C’est une nouveauté, une nouvelle,
en ce sens qu’elle nous révèle une
profondeur d’amour que nous ne
soupçonnions pas jusqu’alors. Elle
est bonne, parce que rien n’est
meilleur que de nous unir



intimement à Dieu, le Bien de tous
les biens. C’est la Bonne Nouvelle,
parce que, d’une certaine façon, elle
est pour nous une anticipation
mystérieuse de l’éternité. » [2]

L’Eucharistie n’est pas sans rappeler
le moment où nous tombons
amoureux de quelqu’un. Nous avons
le désir d’être avec l’autre et de le
connaître. Chaque rencontre nous
comble et, en même temps, nous
semble insuffisante. Si l’amour est
authentique, il arrivera un moment
où il ne suffira pas de voir la
personne de temps en temps : nous
voudrions partager toute notre vie
avec elle. La Sainte Communion
satisfait notre faim de Dieu et, en
même temps, elle éveille en nous le
désir non seulement de le recevoir
plus fréquemment, mais aussi de le
contempler face à face dans la vie
éternelle. Le pain eucharistique nous
est indispensable pour continuer à
marcher vers ce but, comme les



Israélites marchaient dans le désert
vers la Terre promise. C’est ainsi que
Jésus, également avec le pain
eucharistique, nous attire à lui, à la
plénitude du ciel.

DANS LA DEUXIÈME lecture de la
messe, saint Paul exhorte le peuple
d’Éphèse : « Il s’agit de vous défaire
de votre conduite d’autrefois, c’est-à-
dire de l’homme ancien corrompu
par les convoitises qui l’entraînent
dans l’erreur. Laissez-vous
renouveler par la transformation
spirituelle de votre pensée. Revêtez-
vous de l’homme nouveau, créé,
selon Dieu, dans la justice et la
sainteté conformes à la vérité » (Ep 4,
22-24). Nous aimerions suivre cette
invitation de l’apôtre, mais nous
constatons parfois que nous
manquons de lignes directrices
concrètes pour la mettre en pratique.



Peut-être nous sommes-nous
demandé, comme Nicodème en son
temps (cf. Jn 3, 4), comment renaître,
quel chemin emprunter pour réaliser
le renouveau intérieur auquel nous
aspirons. Et c’est précisément dans la
Sainte Messe que nous trouvons une
proposition concrète : « Il nous est
peut-être arrivé de nous demander
comment répondre à tant d’amour
de Dieu ; nous avons peut-être désiré
voir clairement exposé un
programme de vie chrétienne. La
solution est facile et à la portée de
tous les fidèles : participer
amoureusement à la sainte messe,
apprendre à rencontrer Dieu dans la
messe, parce que ce sacrifice contient
tout ce que Dieu veut de nous » [3].

Dans le rite de l’ordination
sacerdotale, l’évêque dépose la
patène et le calice dans les mains des
ordinands, en leur disant : « Soyez
bien conscients de ce que vous allez
faire, imitez ce que vous tiendrez



dans vos mains et façonnez toute
votre vie au mystère de la croix du
Seigneur » [4]. Le pain de vie nous
conforme progressivement à Dieu
lui-même : en vivant l’Eucharistie,
nous imitons et imprimons en nous
ce que nous mangeons. La
nourriture humaine est assimilée par
l’organisme, elle devient une partie
de la personne qui la mange, qui la
métabolise ; paradoxalement, avec le
pain de vie, c’est le contraire qui se
produit : c’est nous qui sommes
progressivement assimilés à celui qui
est descendu du ciel.

La présence réelle de Jésus sous les
espèces eucharistiques manifeste
l’amour qu’il a pour nous ; elle
reflète sa volonté de rester proche de
nous, à notre portée, comme s’il avait
besoin d’une compagnie humaine.
C’est pourquoi l’Eucharistie « est
l’une des choses les plus précieuses
que l’Église puisse avoir dans son
cheminement à travers l’histoire.



Cela explique l’attention particulière
qu’elle a toujours portée au mystère
eucharistique » [5]. Une attention que
nous souhaitons faire nôtre et qui
s’approfondit de jour en jour.

« NOUS AVONS entendu et nous
savons ce que nos pères nous ont
raconté ; nous le redirons à l’âge qui
vient, sans rien cacher à nos
descendants : les titres de gloire du
Seigneur, sa puissance et les
merveilles qu’il a faites » (Ps 77, 3-4).
Cette exclamation du psalmiste
traduit le désir de transmettre
fidèlement aux autres l’œuvre du
salut, les trésors de Dieu. Nous
savons bien que l’Eucharistie, dans
un certain sens, ne nous appartient
pas. Elle n’est pas notre œuvre, mais
l’œuvre de la Trinité. C’est pourquoi
nous nous efforçons de la garder
fidèlement, d’y amener ceux que



Dieu met sur notre chemin, car
l’Eucharistie a un grand potentiel
d’évangélisation. Et bien sûr, nous ne
pouvons garder et diffuser
fidèlement que ce que nous
connaissons et aimons. L’un des
moyens d’approfondir notre amour
pour l’Eucharistie est la liturgie de
l’Église, « la grande éducatrice de la
primauté de la foi et de la grâce » [6].

Il est possible que les rites et les
gestes liturgiques nous soient parfois
quelque peu indéchiffrables ; nous
pouvons alors en venir à les rejeter
ou à ne pas leur accorder beaucoup
d’importance, comme un ensemble
de choses que l’on exécute
simplement. Cependant, nous
pouvons toujours essayer de calibrer
progressivement ce qu’ils nous
montrent, sans penser qu’il s’agit
simplement d’actions dépourvues de
sens. En effet, ces gestes sont «
l’expression mûrie au cours des
siècles des sentiments du Christ et



nous enseignent à avoir les mêmes
sentiments que lui ; en conformant
notre esprit à ses paroles, nous
élevons notre cœur vers le Seigneur »
[7]. Par exemple, le baiser à l’autel que
le prêtre donne lorsqu’il arrive dans
le chœur est une expression de
vénération. « Je m’approche de
l’autel avec empressement, disait
saint Josémaria, et au lieu d’y poser
les mains, je l’embrasse avec
affection, comme un amoureux, ce
que je suis : un amoureux ! Je serais
dans l’embarras si je ne l’étais pas !
De même, le geste d’origine biblique
qui consiste à se frapper la poitrine
dans l’acte pénitentiel accompagne
physiquement notre demande orale
de pardon. Vous vous êtes frappé la
poitrine en entendant le "je
confesse", disait saint Augustin. Or,
que signifie se frapper la poitrine si
ce n’est accuser ce que l’on a dans la
poitrine et punir par ce coup visible
les péchés invisibles » [8].



« La liturgie rend gloire à Dieu non
pas parce que nous pouvons ajouter
quelque chose à la beauté de la
lumière inaccessible dans laquelle il
habite (cf. 1 Tm 6, 16) ou à la
perfection du chant angélique, qui
résonne éternellement dans les
demeures célestes. La liturgie rend
gloire à Dieu parce qu’elle nous
permet, ici sur terre, de voir Dieu
dans la célébration des mystères et,
en le voyant, de revivre à travers sa
Pâque : nous qui étions morts par le
péché, nous sommes devenus vivants
par la grâce du Christ (cf. Ep 2, 5),
nous sommes la gloire de Dieu » [9].
Nous pouvons demander à la Vierge
Marie de nous aider à approfondir
notre compréhension de la liturgie
de l’Église. De cette façon, nous
pourrons développer une sensibilité
qui nous permettra de reconnaître
son Fils dans la célébration de
l’Eucharistie et en toutes
circonstances.



[1]. Saint Jean Paul II, Homélie, 31 mai
1997.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 152.

[3]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 88.

[4]. Rituel romain, Ordination des
prêtres, n° 153.

[5]. Saint Jean Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, n° 9.

[6]. Benoît XVI, Discours, 6 mai 2011.

[7]. Congrégation pour le Culte divin
et la discipline des sacrements, Instr. 
Redemtionis sacramentum, 25 mars
2004, n° 5.

[8]. Saint Augustin, Sermon 67.

[9]. Pape François, Desiderio
desideravi, n° 43.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/meditation-
dimanche-de-la-18eme-semaine-du-

temps-ordinaire-cycle-b/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/

	Méditation : Dimanche de la 18ème semaine du Temps Ordinaire (cycle B)

