
opusdei.org

Méditation : 3ème
dimanche de Carême
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
style de Dieu est la proximité ;
scruter notre cœur ; l’humilité
de la conversion.

- Le style de Dieu est la proximité

- Scruter notre cœur

- L’humilité de la conversion



DE NOMBREUSES ANNÉES s’étaient
écoulées depuis que Moïse avait fui
l’Égypte. Le pharaon de l’époque est
mort, mais la situation des Israélites
ne s’est pas améliorée. L’Écriture
nous dit que « les fils d’Israël
gémirent et crièrent. Du fond de leur
esclavage, leur appel monta vers
Dieu. Dieu entendit leur plainte » (Ex
2, 23-24). À cette époque, Moïse était
berger du troupeau de son beau-père
Jethro » (Ex 3, 1). Il errait sans but
dans un pays étranger, à la recherche
de pâturages pour nourrir le
troupeau d’un autre.

Un jour, il a trouvé un buisson
ardent, une chose normale dans un
endroit desséché par le soleil. Moïse
avait vu de nombreux buissons
brûler, mais aucun comme celui-ci : «
le buisson brûlait sans se consumer
» (Ex 3, 2). Intrigué, il s’approche
pour contempler « cette chose
extraordinaire » (Ex 3, 3). Puis Dieu
parle, et la vie de Moïse et l’histoire



humaine sont changées à jamais.
Dieu entre à nouveau dans l’histoire.
Il a décidé de prendre parti, il a
choisi un peuple et lui a révélé son
Nom, mêlant son destin au leur. Dieu
prend le risque de devenir proche
d’eux.

Les Israélites devront recourir à la
poésie et au chant, pour tenter de
donner une voix à tant de
merveilles : « Bénis le Seigneur, ô
mon âme, bénis son nom très saint,
tout mon être ! Bénis le Seigneur, ô
mon âme, n’oublie aucun de ses
bienfaits ! » (Ps 102, 1-2). Ils
commencent à découvrir « le style de
Dieu, qui est fondamentalement un
style de proximité. Il donne lui-même
au peuple cette définition de lui-
même : “Dites-moi, quelle nation a
ses dieux aussi proches de vous que
vous l’êtes de moi ?” (cf. Dt 4:7) » [1]. «
Tu ne manqueras pas de voir que
notre Père du ciel se tient toujours
près, tout près, à tes côtés, avec son



Amour éternel, avec son affection
infinie » [2].

« FRÈRES, je ne voudrais pas vous
laisser ignorer que, lors de la sortie
d’Égypte, nos pères étaient tous sous
la protection de la nuée, et que tous
ont passé à travers la mer. Tous, ils
ont été unis à Moïse par un baptême
dans la nuée et dans la mer. […]
Cependant, la plupart n’ont pas su
plaire à Dieu : leurs ossements, en
effet, jonchèrent le désert » (1 Co 10,
1-5). Et l’apôtre ajoute que « ces
événements devaient nous servir
d’exemple » afin que nous soyons
conscients de ce qui peut aussi nous
arriver, en tant que nouveau peuple
de Dieu. Jésus-Christ lui-même, après
avoir évoqué le sort de certains qui,
en ce temps-là, étaient morts d’une
mort sanglante, demande : « Pensez-
vous que ces Galiléens étaient de



plus grands pécheurs que tous les
autres Galiléens, pour avoir subi un
tel sort ? Eh bien, je vous dis : pas du
tout ! Mais si vous ne vous
convertissez pas, vous périrez tous
de même » (Lc 13, 2-3).

Les paroles claires de Jésus et le
conseil de saint Paul nous font du
bien, car ils provoquent en nous une
réaction que nous n’avons pas
toujours spontanément. Parfois,
lorsque les choses semblent aller
mal, nous en cherchons les causes,
nous éprouvons le besoin d’en établir
les responsabilités. Et si nous
parvenons à trouver un coupable,
nous respirons tranquillement, car
nous pouvons alors penser que cela
n’a rien à voir avec nous.

Jésus corrige, à cette occasion et à
d’autres, cette vision erronée de ses
disciples. Il nous encourage à
profiter de ces occasions pour
rechercher une conversion



personnelle plus profonde, plutôt
que de consacrer du temps et de
l’énergie à chercher des coupables.
La conversion, qui consiste à tourner
notre regard vers Dieu et à
reconsidérer les choses à partir de
son amour pour nous et pour les
autres. « Ne jugez pas » (Mt 7, 1),
nous dit Jésus. Et « cessez de
récriminer » (1 Co 10, 10), ajoute
saint Paul. Car lorsque nous cédons à
cette vision négative, nous pouvons
tomber dans le piège des murmures.
Si nous nous contentons de blâmer
les autres ou les circonstances, nous
manquons l’occasion d’examiner
notre propre cœur, où se trouve le
seul mal que nous pouvons vraiment
noyer dans une surabondance de
grâce.

« QUELQU’UN avait un figuier planté
dans sa vigne. Il vint chercher du



fruit sur ce figuier, et n’en trouva pas
» (Lc 13, 6). Lorsque nous cessons de
chercher les problèmes en dehors de
nous, alors notre indigence devient
évidente pour nous. Nous sommes
alors plus à même de reconnaître la
générosité de Dieu à notre égard et le
fait que nous n’avons pas vraiment
de quoi le remercier. Nous ne
paraissons plus à nos propres yeux
aussi bons que lorsque nous nous
comparions aux autres : nous
apprenons à être humbles.

Cette prise de conscience ne nous
attristera pas si nous faisons ce que
Jésus nous dit : fixer nos yeux sur
Dieu, qui est notre Père. C’est le don
de la conversion, que nous
demandons au Seigneur surtout
pendant le Carême, soutenu par une
pénitence qui façonne
progressivement notre cœur. « Tu es
la source de toute bonté, Seigneur, et
toute miséricorde vient de toi ; tu
nous as dit comment guérir du péché



par le jeûne, la prière et le partage ;
écoute l’aveu de notre faiblesse :
nous avons conscience de nos fautes,
patiemment, relève-nous avec amour
» [3].

Nous découvrons ainsi, comme le
peuple élu, que le plus grand miracle
opéré par Dieu est son incroyable
proximité. « Nous sommes dans les
mains de Jésus » [4], répétait saint
Josémaria. Et Jésus ne désespère pas,
pas plus que sa mère, Sainte Marie, à
qui nous pouvons demander
d’adoucir notre cœur quand nous en
avons besoin.

[1]. Pape François, Discours, 17 février
2022.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n° 240.

[3]. 3ème dimanche de Carême, Prière.



[4]. Saint Josémaria, Tandis qu’il nous
parlait en chemin.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/
meditation-3eme-dimanche-de-careme/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-3eme-dimanche-de-careme/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-3eme-dimanche-de-careme/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-3eme-dimanche-de-careme/

	Méditation : 3ème dimanche de Carême (cycle C)

