
opusdei.org

Méditation : 2ème
dimanche de l’Avent
(année C)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Dieu
est entré dans l'histoire : tel est
le fondement de notre
espérance ; contempler notre
passé avec espérance ; nous
ancrer sur Jésus nous ouvre à
l’avenir.

- Dieu est entré dans l'histoire : tel est
le fondement de notre espérance

- contempler notre passé avec
espérance



- Nous ancrer sur Jésus nous ouvre à
l'avenir

« L’ÉVOCATION annuelle de la
naissance du Messie à Bethléem
renouvelle dans le cœur des croyants
la certitude que Dieu est fidèle à ses
promesses. L'Avent est donc une
puissante annonce d'espérance.
L’Avent est donc une puissante
annonce d'espérance » [1]. En
considérant l’espérance, nous
pouvons commettre l’erreur de
penser qu’elle est exclusivement
tournée vers l’avenir : devant une
contrariété, quelle qu’elle soit, faire
appel à cette vertu consisterait à
rejeter le passé, à fermer les yeux au
présent et à rêver d’un meilleur
avenir.

Cependant, ce n’est pas par hasard
que ce temps liturgique d’espérance



est situé entre la mémoire de la
première venue de Jésus-Christ à
Bethléem et l’expectative de son
retour glorieux, à la fin des temps.
C’est-à-dire que l’Avent nous rappelle
à la foi le passé et l’avenir. « Notre
espérance n'est pas privée de
fondement, mais repose sur un
événement qui s’inscrit dans
l'histoire et qui, dans le même temps,
dépasse l'histoire : c’est l’événement
constitué par Jésus de Nazareth » [2].

Saint Luc, dans l’évangile de la messe
d’aujourd’hui, est très précis quant
au moment historique de la
prédication de saint Jean Baptiste : «
L’an quinze du règne de l’empereur
Tibère, Ponce Pilate étant
gouverneur de la Judée, Hérode étant
alors au pouvoir en Galilée, son frère
Philippe dans le pays d’Iturée et de
Traconitide, Lysanias en Abilène, les
grands prêtres étant Hanne et
Caïphe, la parole de Dieu fut
adressée dans le désert à Jean, le fils



de Zacharie » (Lc 3, 1-2). C’est un
Enfant, né dans une crèche à un
moment bien déterminé, qui nous
sauve du mal. Dieu n’est pas un être
lointain, difficile à connaître, ou
indifférent à nos problèmes, ni
quelqu’un avec qui il serait
impossible de communiquer. Le
créateur est entré dans notre
histoire : voilà la racine de notre
espérance.

« J’EN SUIS persuadé, dit saint Paul
dans la deuxième lecture, celui qui a
commencé en vous un si beau travail
le continuera jusqu’à son
achèvement au jour où viendra le
Christ Jésus » (Ph 1, 6). Il se peut que
nous ne percevions pas le « beau
travail » que Dieu a commencé en
nous, soit que nous sommes
simplement distraits, soit en raison
de l’expérience de nos faiblesses. Le



Seigneur n’en agit pas moins dans
notre âme ; au contraire, Dieu
éprouve une prédilection pour tout «
cœur brisé et broyé » (Ps 51, 19),
parce que comme saint Paul l’a aussi
écrit « là où le péché s’est multiplié,
la grâce a surabondé » (Rm 5, 20).
Saint Josémaria voyait avec
optimisme l’expérience de ses
faiblesses, en pensant que plus elles
sont évidentes, plus les fondations de
notre vie spirituelle seront profondes
[3].

C’est pourquoi la vertu d’espérance
se nourrit de deux attitudes qui
pourraient sembler antagoniques.
D’un côté, elle tire des forces de la
reconnaissance envers tout ce que le
Seigneur a voulu nous offrir. «
Quelles merveilles le Seigneur fit
pour nous : nous étions en grande
fête ! » (Ps 125, 3), chantons-nous,
comblés de joie, avec le psalmiste.
Une espérance ancrée dans le grand
amour que Dieu nous porte et dans



son action en nous peut nous être
d’un grand soutien au moment de la
difficulté. Cependant, notre
espérance se fortifie aussi en
contemplant notre biographie dans
un regard de réconciliation. « Si nous
ne nous réconcilions pas avec notre
histoire, nous ne réussirons pas à
faire le pas suivant parce que nous
resterons toujours otages de nos
attentes et des déceptions qui en
découlent » [4]. Dieu ne nous
demande jamais l’impossible : son
seul désir est que nous le laissions
entrer jusqu’aux profondeurs de
notre âme, y compris de notre passé.
Alors, il pourra diriger nos pas futurs
vers la rencontre du Christ qui vient.

L'ICONOGRAPHIE ANCIENNE
représentait l’espérance comme une
ancre. C’est pourquoi, sur de
nombreux navires, l’ancre la plus



lourde et la plus importante porte le
nom de cette vertu théologique.
L’espérance en Dieu nous soutient
dans les moments de tempête. Mais
l'image de l’ancre ne doit pas nous
faire penser à une immobilité vitale,
comme si la solution à nos problèmes
était de rester paralysé. Jésus-Christ
vient pour renouveler toutes choses
(cf. Ap 25, 1), alors s’ancrer en lui,
c’est être prêt à prendre la mer vers
des océans insoupçonnés.

« Jérusalem, quitte ta robe de
tristesse et de misère, et revêts la
parure de la gloire de Dieu pour
toujours » (Ba 5, 1). L’espérance
combine une acceptation réaliste de
notre vulnérabilité avec une
ouverture aux dons que Dieu nous
offre chaque jour. Sans renier notre
personnalité ou notre passé, nous
voulons revêtir peu à peu notre
Seigneur Jésus-Christ (cf. Rm 13,14).
Ainsi, la venue de Jésus à Noël ne
sera pas un événement purement



extérieur, mais nous parviendrons à
une plus grande intimité avec le Dieu
qui a voulu se faire enfant pour tenir
dans notre cœur.

Saint Josémaria considérait
l’espérance comme un « don très
doux de Dieu, qui comble nos âmes
de joie » [5]. L’ancrage de notre vie
dans le passé de notre salut, et dans
le futur de la seconde venue de Jésus,
donne au présent une douceur
divine ; chaque moment de notre vie
se transforme en une rencontre avec
Jésus qui est venu et qui viendra.
Marie, notre espérance, a su ouvrir
sa propre histoire à l’avenir de Dieu
et c’est pourquoi elle était si
heureuse à chaque instant de son
passage sur terre.

[1]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 17 décembre 2003.



[2]. Benoît XVI, Homélie, 1er décembre
2007.

[3]. Cf. saint Josémaria, Chemin, n°
712. « Tu es tombé très bas ! — Eh
bien, pose les fondations à cette
profondeur […] ».

[4]. Pape François, Patris corde, n° 4.

[5]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
206.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/
meditation-2eme-dimanche-de-lavent-

annee-c/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-annee-c/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-annee-c/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-annee-c/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-annee-c/

	Méditation : 2ème dimanche de l’Avent (année C)

