
opusdei.org

Méditation : 1er
novembre, la
Toussaint

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : vivre
les Béatitudes que Jésus a
prêchées ; la sainteté consiste à
laisser Dieu agir ; nous nous
soutenons mutuellement par la
communion des saints.

- Vivre les Béatitudes que Jésus a
prêchées

- La sainteté consiste à laisser Dieu
agir

- Nous nous soutenons mutuellement
par la communion des saints



«Voici le peuple de ceux qui le
cherchent ! Voici Jacob qui recherche
ta face!» (Ps 23, 6). Ainsi prie l’Église
tout entière dans le psaume de la
messe de cette solennité de la
Toussaint. C’est ainsi, en cherchant la
face de Dieu, que nous souhaitons
passer ce jour de fête. « Les saints et
les bienheureux sont les témoins les
plus autorisés de l’espérance
chrétienne, parce qu’ils l’ont vécue
en plénitude dans leur existence, au
milieu des joies et des souffrances, en
mettant en œuvre les Béatitudes que
Jésus a prêchées et qui résonnent
aujourd’hui dans la liturgie (cf. Mt 5,
1-12a). En effet, les Béatitudes
évangéliques sont le chemin de la
sainteté » [1]



Cependant, à première vue, si nous
nous rappelons les propos de Jésus
sur les bienheureux, le panorama
qu’il nous présente pourrait nous
sembler peu encourageant. Car ce
qui nous est proposé est tout ce que
nous rejetons d’instinct : souffrances,
persécution, lutte, larmes…
Néanmoins, saint Josémaria signalait
que toutes ces vertus sont celles que
le Seigneur a bénies « dans ce
Sermon sur la Montagne, celles qui
rendent vraiment heureux, saints, 
beati… Toutes ces vertus que Jésus
nous a enseignées avec sa propre vie,
je les souhaite pour tous mes enfants
et pour moi-même » [2]. Ainsi nous
comprenons que « la sainteté, la
plénitude de la vie chrétienne ne
consiste pas à accomplir des
entreprises extraordinaires, mais à
s’unir au Christ, à vivre ses mystères,
à faire nôtres ses attitudes, ses
pensées, ses comportements. La
mesure de la sainteté est donnée par
la stature que le Christ atteint en



nous, par la mesure dans laquelle,
avec la force de l’Esprit Saint, nous
modelons toute notre vie sur la
sienne » [3]. Nous avons par
conséquent besoin de recouvrer la
liberté de savoir qu’en partant de
l’amour de Jésus-Christ tout est
possible.

Aujourd’hui, tous les saints nous
incitent à « nous engager sur le
chemin des Béatitudes. Il ne s’agit
pas de faire des choses
extraordinaires, mais de suivre
chaque jour ce chemin qui nous
mène au ciel, en famille, à la maison.
Aujourd’hui nous entrevoyons donc
notre avenir et nous fêtons ce pour
quoi nous sommes nés : nous
sommes nés pour ne plus jamais
mourir, nous sommes nés pour jouir
du bonheur de Dieu ! Le Seigneur
nous encourage et à celui qui prend
le chemin des Béatitudes, il dit : «
Soyez dans la joie et l’allégresse, car



votre récompense sera grande dans
les cieux » (Mt 5, 12) [4]

« QUI PEUT gravir la montagne du
Seigneur et se tenir dans le lieu
saint ? L’homme au cœur pur, aux
mains innocentes » (Ps 24,3-4). Nous
savons que cette innocence ne
consiste pas à ne jamais commettre
de péché ou de faute, ni à être
exempt d’erreurs. Cette pureté se
réfère, avant tout, au cœur de celui
qui se laisse aimer par Dieu et ne met
pas son espoir dans d'autres idoles :
sécurité, contrôle, indépendance,
plaisirs, possessions. « La sainteté est
un contact profond avec Dieu : c’est
devenir ami de Dieu, laisser agir
l’Autre, le Seul qui peut vraiment
rendre ce monde bon et heureux » 
[5].



Nous sommes persuadés que si Dieu
nous demande quelque chose, en
réalité c’est sa vie et son affection
qu’il nous offre. C’est ainsi que saint
Josémaria l’a compris : « Mon
bonheur terrestre est lié à mon
bonheur éternel : heureux ici-bas et
heureux là-haut » [6]. Comprendre la
manière d’agir de Dieu, qui se cache
parfois là où nous ne pensions pas le
trouver, c’est comprendre qu’il ne
veut jamais notre malheur, y
compris sur cette terre. « J’en suis de
plus en plus persuadé : le bonheur
du ciel est pour ceux qui savent vivre
heureux sur la terre » [7]

Quelle joie que de penser aux saints
du ciel ! Ils étaient comme nous :
avec les mêmes problèmes et
difficultés, identiques espérances et
semblables faiblesses. Si nous
laissons Dieu agir dans notre vie,
comme eux l’ont fait, si nous sommes
fidèles, à la fin de notre vie nous
pourrons entendre des lèvres du



Seigneur ces mots réconfortants : «
Venez, les bénis de mon Père, recevez
en héritage le Royaume préparé pour
vous depuis la fondation du monde
» (Mt 25, 34). Il peut nous arriver de
penser que ceux qui font partie de ce
Royaume sont peu nombreux.
Cependant, une des lectures
d’aujourd’hui nous rappelle une des
visions de saint Jean. Il a vu « une
foule immense, que nul ne pouvait
dénombrer, une foule de toutes
nations, tribus, peuples et langues. Ils
se tenaient debout devant le Trône et
devant l’Agneau, vêtus de robes
blanches, avec des palmes à la main
» (Ap 7, 9). Dans cette foule immense,
l’Église célèbre les hommes et les
femmes, de tout âge et condition, qui
jouissent du bonheur sans limite du
ciel et qui, sur la terre, sont
demeurés dans l’amour de Dieu.



CETTE FÊTE est particulièrement
belle pour nous autres qui sommes
encore en chemin sur la terre, parce
que dans cette foule qui loue sans
cesse le Seigneur sont présents
beaucoup de nos frères, beaucoup
d’amis et de proches parents, des
gens courants, prêts à intercéder
pour nous. Plusieurs d’entre eux,
nous les avons personnellement
connus. Nous ne sommes donc pas
seuls sur le chemin de la sainteté :
nous sommes unis à tous les
chrétiens, ceux qui ayant déjà
triomphé sont dans la gloire du ciel,
ceux qui se purifient dans le
purgatoire, ceux qui marchent sur
terre, unis par un courant vivifiant
de charité : la communion des saints.

Au cours de la guerre qui a secoué
l’Espagne pendant les années 30 au
dernier siècle, saint Josémaria
écrivait souvent à ses enfants. Il leur
assurait dans une de ces lettres : «
Vous me manquez tous, mais si vous



saviez comment je me tiens près de
vous, de chacun de vous, jour et
nuit ! Telle est ma mission : qu’à la
fin vous soyez heureux avec Lui, et
déjà maintenant sur la terre, en lui
rendant gloire » [8]. La communion
des saints, c’est la prière des uns
pour les autres, pour que la grâce
vienne guérir les blessures de celui
qui en a le plus besoin ou le rendre
fort. Une expérience, que lui-même
rapportait, se répétera : « Mon
enfant, que tu vivais bien la
communion des saints lorsque tu
m’écrivais : « Hier, j’ai « senti » que
vous étiez en train de prier pour moi
» [9]

« Pense que Dieu veut que tu sois
heureux et que, si tu fais de ton côté
ce que tu peux, tu seras heureux, très
heureux, follement heureux » [10].
La Très Saint Vierge nous obtiendra
la grâce de refléter la beauté du
visage du Christ et de former ainsi la



grande mosaïque de sainteté que
Dieu souhaite pour notre monde.

[1]. Pape François, Angélus, 1er

novembre 2020.

[2]. Saint Josémaria, Lettres 31, n° 52.

[3]. Benoît XVI, Audience générale, 13
avril 2011.

[4]. Pape François, Angélus, 1er

novembre 2018.

[5]. Card. Joseph Ratzinger, « Laisser
agir Dieu, dans « L’Osservatore
Romano », 6 octobre 2002.

[6]. Saint Josémaria, Cahier-Agenda 1
de Burgos, cité dans Camino, édition
historico-critique, Rialp, Madrid
2004, p. 414.

[7]. Saint Josémaria, Forge, n° 1005.



[8]. Saint Josémaria, Lettre d’Avila
pour ses enfants de Burgos, 11 août
1938.

[9]. Saint Josémaria, Chemin, n° 546.

[10]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 141.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/meditation/
meditation-1er-novembre-tous-les-

saints/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-1er-novembre-tous-les-saints/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-1er-novembre-tous-les-saints/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-1er-novembre-tous-les-saints/
https://opusdei.org/fr/meditation/meditation-1er-novembre-tous-les-saints/

	Méditation : 1er novembre, la Toussaint

