
opusdei.org

Méditation : 17
décembre

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
Seigneur est de plus en plus
proche ; Jésus commence à faire
partie de la famille humaine ; le
Christ nous enrichit.

- Le Seigneur est de plus en plus
proche

- Jésus commence à faire partie de la
famille humaine

- Le Christ nous enrichit

« ALLONS AU-DEVANT de celui qui
vient » [1]. L’intensité de notre
attente grandit jour après jour, heure



après heure, notre cœur étant très
attentif à l’arrivée de l’Emmanuel.
L’évangile d’aujourd’hui nous
montre la longue chaîne des
générations qui ont attendu le
Messie : d’Abraham à David et
jusqu’à saint Joseph. Nous, nous
sommes nés bien plus tard mais nous
n’en sommes pas moins les héritiers
de la même promesse. Il n’est pas
facile d’imaginer les sentiments de
tant de générations du peuple juif
qui attendaient le Messie promis. La
liturgie nous en offre un échantillon,
en évoquant l’intensité d’une joyeuse
explosion à la pensée de l’arrivée
imminente de Jésus : « Cieux, criez de
joie ! Terre, exulte ! » (Is 49, 13)

Abraham est le premier maillon de
cette longue chaîne, le premier d’une
famille qui durera à tout jamais. Il a
fait confiance au Seigneur dont la
promesse s’est accomplie : « Regarde
le ciel, et compte les étoiles, si tu le
peux… » (Gn 15, 5). Dieu s’est servi de



sa fidélité et de celle de tant d’autres
pour nous envoyer son Fils et rendre
de nouveau possible son intimité
avec les hommes. Notre dignité a été
restaurée et élevée à un degré
inimaginable. « Ce que l’œil n’a pas
vu, ce que l’oreille n’a pas entendu,
ce qui n’est pas venu à l’esprit de
l’homme, ce que Dieu a préparé pour
ceux dont il est aimé » (1 Co 2, 9).
Notre âme se remplit de joie en nous
sachant sauvés, rachetés et guéris : «
C’est pourquoi, avec les anges et tous
les saints, nous proclamons ta gloire,
en chantant d’une seule voix : Saint !
» [2]

Il se peut que notre chant ne sonne
pas toujours juste, mais l’Esprit Saint
nous enveloppe de « gémissements
inexprimables » (Rm 8, 26). Nous
constatons jour après jour combien
nous aimerions répondre à Dieu avec
une mesure équivalente. Aucune
phrase ne peut exprimer le désir
divin de nous rencontrer, pas plus



que son insistance : quatorze
générations d’Abraham à David,
quatorze jusqu’à la déportation à
Babylone et encore quatorze
jusqu’au Christ (cf. Mt 1, 17). Le cri
divin pour nous porter secours
arrive sans tarder : « N’aie pas peur.
C’est Dieu lui-même qui se réjouira et
rendra grâce à votre place ».

NOUS POSSÉDONS tous notre arbre
généalogique. Jésus-Christ a voulu
avoir le sien. En Marie, sa Mère, Dieu
en personne croise le chemin des
hommes et s’unit pour toujours avec
nous. Il assume la nécessité
d’espérer, que l’humanité tout
entière éprouve de tout temps. Par
l’Incarnation, Dieu ne rejette rien de
ce qui est humain mais se charge de
l’histoire de chaque personne, pour
offrir à tous une place dans la vie
éternelle. Le Créateur du ciel et de la



terre a voulu appartenir à la famille
humaine.

« Dans l’étable de Bethléem, le ciel et
la terre se rejoignent. […] Le ciel
n’appartient pas à la géographie de
l’espace, mais à la géographie du
cœur. Et le cœur de Dieu, dans cette
Nuit très sainte, s’est penché jusque
dans l’étable : l’humilité de Dieu est
le ciel. Et si nous entrons dans cette
humilité, alors, nous toucherons le
ciel. Alors, la terre aussi deviendra
nouvelle » [3]. Combien de fois
n’avons-nous pas pensé que Dieu ne
peut se trouver là où il y a faiblesse,
fragilité ou médiocrité. Si nous ne
nous contentons pas du péché mais
nous sommes attirés par les vrais
bien de la vie, alors l’humilité de
Dieu ne rejette pas la mangeoire de
notre cœur ; il apporte le ciel à notre
vie ordinaire, à notre maison, à
chaque instant.



Cette longue liste de noms a suscité à
travers plusieurs générations un
désir que seule l’arrivée du nouveau-
né de Bethléem a pu apaiser.
Probablement, certains n’ont pas très
bien compris l’objet de cette attente.
D’autres, confus, ont cherché des
idoles apparemment plus proches et
accessibles. Le même désir de salut
bat de nos jours chez tout le monde,
même si la plupart n’arrivent pas à
l’exprimer ou à le comprendre
clairement. Nous, nous avons la
chance de bien connaître la bonne
nouvelle de Noël, nous attendons
Jésus et nous aimerions bien qu’il
parvienne jusqu’au cœur qui en a le
plus besoin, au dernier recoin de la
terre.

« NOUS TE BÉNISSONS, Seigneur
Dieu Très-Haut, qui t’es abaissé pour
nous. Tu es immense, et tu t’es fait



petit ; tu es riche, et tu t’es fait
pauvre ; tu es le tout-puissant, et tu
t’es fait faible » [4]. Il arrive parfois
que nous faisons exactement le
contraire de ce mouvement divin :
nous nous estimons grands et
puissants. Saint Augustin le savait
bien qui a écrit : « Toi, un homme, tu
voulais être Dieu et tu as péri. Lui,
Dieu, voulait être un homme et il t’a
sauvé. L’orgueil humain était si fort
qu’il avait besoin de l’humilité divine
pour être guéri ! » [5]

Le Christ nous élève sur ses épaules
jusqu’au ciel. L’orgueil accorde une
gloire fort éphémère ; elle ne dure
qu’à peine quelques minutes et passe
aussitôt la facture. Elle a vite fait de
nous perturber et de nous inquiéter.
Elle a constamment besoin de
nouveaux motifs pour dépasser les
autres. Elle n’accorde jamais la paix
ni ne rassasie. Saint Josémaria était
conscient de cette faiblesse : « Je
connais un petit âne d’une si



mauvaise condition que, s’il s’était
trouvé à Bethléem tout près du bœuf,
au lieu d’adorer, tout soumis, le
Créateur, il aurait mangé la paille de
la mangeoire… » [6]

En revanche, l’amour de Dieu est
capable de combler notre cœur
comme nul ne l’a jamais fait jusqu’à
présent. En évoquant son affection,
nous resterons toujours bien en-deçà
de la réalité. Ce que nous ne savons
pas sur son immense amour est bien
plus important que ce que nous
parvenons à comprendre sur lui.
Sainte Marie qui, comme la préface
de la messe d’aujourd’hui le dit, «
l’attendait avec amour », nous
dévoilera dans l’intimité de notre
prière ces secrets qu’elle connaît de
première main. Une mère sait
toujours, par un geste ou un câlin,
expliquer ce que les mots ont du mal
à exprimer.



[1] Liturgie des Heures, antienne
Invitatoire, 17 décembre.

[2] Préface de l’Avent II.

[3] Benoît XVI, Homélie, 24 décembre
2007.

[4] Pape François, Homélie, 24
décembre 2013.

[5] Saint Augustin, Sermon 183.

[6] Saint Josémaria, Notes intimes, n°
181 (25 mars 1931).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/meditation/avent-

meditation-17-decembre/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr/meditation/avent-meditation-17-decembre/
https://opusdei.org/fr/meditation/avent-meditation-17-decembre/
https://opusdei.org/fr/meditation/avent-meditation-17-decembre/

	Méditation : 17 décembre

