
opusdei.org

Au fil de l'Évangile
de dimanche : Le
publicain et le
pharisien

Commentaire de l'Évangile du
30e dimanche du temps
ordinaire (cycle C). "Qui s’élève
sera abaissé ; qui s’abaisse sera
élevé." Personne ne voudrait
ressembler au pharisien, dont
Jésus décrit si clairement
l'arrogance. En revanche, tout
le monde souhaiterait
ressembler plutôt à l'humble
collecteur d'impôts.

Évangile (Lc 18,9-14)



À l’adresse de certains qui étaient
convaincus d’être justes et qui
méprisaient les autres, Jésus dit la
parabole que voici : « Deux hommes
montèrent au Temple pour prier.
L’un était pharisien, et l’autre,
publicain (c’est-à-dire un collecteur
d’impôts). Le pharisien se tenait
debout et priait en lui-même : “Mon
Dieu, je te rends grâce parce que je
ne suis pas comme les autres
hommes – ils sont voleurs, injustes,
adultères –, ou encore comme ce
publicain. Je jeûne deux fois par
semaine et je verse le dixième de tout
ce que je gagne.” Le publicain, lui, se
tenait à distance et n’osait même pas
lever les yeux vers le ciel ; mais il se
frappait la poitrine, en disant : “Mon
Dieu, montre-toi favorable au
pécheur que je suis !” Je vous le
déclare : quand ce dernier
redescendit dans sa maison, c’est lui
qui était devenu un homme juste,
plutôt que l’autre. Qui s’élève sera
abaissé ; qui s’abaisse sera élevé. »



Commentaire

Avec la parabole du pharisien et du
publicain qui vont prier au Temple,
Jésus nous instruit de nouveau sur
l’humilité, vertu indispensable pour
fréquenter Dieu et les autres et
“disposition pour recevoir
gratuitement le don de la
prière” (Catéchisme de l’Église, 2559)

Le contraste entre les deux
personnages de la parabole est
saisissant et provocateur, vu qu’un
pharisien était, pour l’opinion
publique de l’époque, un modèle de
vertu et d’instruction, alors que le
nom même de publicain était
d’emblée synonyme de pécheur (cf.
p.ex. Lc 5,30) et que les publicains
étaient taxés d’impurs du fait de
travailler pour les gentils.

Jésus évoque un pharisien imbu de
lui-même et au profil presque



comique : il prie « debout », en bonne
place, s’adresse à Dieu de façon
grandiloquente, étale ses mérites,
acquis au-delà des prescriptions, il
jeûne à l’excès, ne fait que se
comparer aux autres qu’il
mésestime. Ce pharisien pense qu’il
prie alors qu’en réalité il monologue
"en lui-même", ne cherchant que sa
satisfaction personnelle, fermé, de ce
fait, à l’action de Dieu.

En revanche, le publicain, à l’écart,
les yeux baissés, se sent indigne de
s’adresser à son Seigneur et, en sa
prière, se frappe la poitrine pour
briser la dureté de son cœur et
permettre que le pardon de Dieu,
qu’il ne fait que quémander, y
pénètre. Saint Augustin d’indiquer
que “bien que sa conscience
l’éloignait de Dieu, sa piété l’en
rapprochait”[1].

Il est vrai que Jésus exagère les traits
de l’arrogance du pharisien de sorte



que personne ne veuille lui
ressembler et choisisse de se trouver
à la place de l’humble publicain.

Cela dit, une arrogance de ce type
nous guette qui peut très subtilement
se glisser dans notre comportement
et dans notre façon de prier.

Voici ce qu’en disait saint Jean
Chrysostome, lorsqu’il commentait ce
passage :

“ Tout comme l’humilité l’emporte
sur le poids du péché et qu’en nous
en débarrassant, elle arrive à
atteindre le bon Dieu, de même,
l’orgueil, de tout son poids, écrase la
justice. Par conséquent, tout en
faisant une foule de choses bien
faites, si tu te dis que tu peux t’en
vanter, tu perdras le fruit de ta
prière. Au contraire, même si ta
conscience est grevée du poids de
mille fautes, si tu penses que tu es le
plus petit de tous, tu parviendras à



avoir une grande confiance en
Dieu”[2].

Jésus dit que le publicain fut justifié
mais non pas le pharisien. Il évoque
ainsi le fruit que l’on tire d’une vraie
vie de piété : la justification, l’art de
plaire à Dieu, qui ne consiste pas tant
à être rassurés, à croire que l’on
devient meilleur, grâce à
l’accomplissement exact de quelques
normes, qu’à avouer devant Dieu
notre pauvre condition de créatures,
ayant besoin de sa miséricorde et
appelées à aimer les autres comme
Dieu les aime.

Cette parabole nous aide à éviter
l’arrogance dans notre vie de piété
qui deviendra humble et agréable à
Dieu si elle nous encourage à faire
souvent des actes de contrition, à
aimer les autres. Elle sera arrogante
et dépourvue de fruits si elle nous
pousse à être rassurés en tenant nos
résolutions alors que nous



nourrissons souvent des pensées
critiques vis-à-vis des autres.

Et le pape François de commenter: “il
ne suffit donc pas de se demander 
combien on prie, il faut aussi se
demander comment on prie, ou
encore mieux comment va notre
cœur : il est important de l’examiner
pour évaluer nos pensées, nos
sentiments et en extirper l’arrogance
et l’hypocrisie”[3].

Pour éviter ce mal de l’âme lorsque
alors que nous tâchons de devenir
meilleurs et de vivre dans une vraie
connaissance de nous-mêmes, saint
Josémaria peut aussi nous être d’un
grand secours :

“Ce n’est pas manquer d’humilité que
de prendre conscience des progrès
de ton âme. Tu peux ainsi remercier
Dieu.



N’oublie pas cependant que tu es un
mendiant vêtu d’un beau costume…
d’emprunt.”[4].

[1] Saint Augustin, De verb. Dom.
Serm. 36.

[2] Saint Jean Chrysostome, Serm. De
fariseo et De publicano.

[3] Pape François, Audience, 1er juin
2016.

[4] Saint Josémaria, Chemin, n. 608.

Pablo M. Edo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/gospel/commentaire-
devangile-le-publicain-et-le-pharisien/

(02/01/2026)

https://opusdei.org/fr/gospel/commentaire-devangile-le-publicain-et-le-pharisien/
https://opusdei.org/fr/gospel/commentaire-devangile-le-publicain-et-le-pharisien/
https://opusdei.org/fr/gospel/commentaire-devangile-le-publicain-et-le-pharisien/

	Au fil de l'Évangile de dimanche : Le publicain et le pharisien

