
opusdei.org

Vous êtes la lumière
du monde

La foi est un cadeau de Dieu qui
change notre vie. La série
d’articles que nous
commençons à publier
aujourd’hui sous le titre "La
lumière de la foi" s'adresse aux
croyants, aux hésitants et aux
non croyants ouverts à Dieu, et
désire les aider à le découvrir et
à partager cette découverte.

12/06/2017

« Le peuple qui habitait dans les
ténèbres a vu se lever une grande



lumière. Sur ceux qui habitaient
dans le pays de l’ombre et de la mort,
une lumière s’est levée. » (Mt 4, 16).
Reprenant les mots du prophète
Isaïe, saint Mathieu place sous le
signe de la lumière le début de
l’activité apostolique du Seigneur en
Galilée, terre de transition entre
Israël et le monde païen. Jésus,
comme l’avait prophétisé le vieillard
Siméon lorsqu’il prit l’Enfant dans
ses bras, est « lumière pour éclairer
les nations païennes, et gloire d’Israël
ton peuple. » (Lc 2, 32). Parlant de
lui-même, le Seigneur dira : « Je suis
la lumière du monde » (Jn 8, 12). À la
lumière de la foi, à la lumière qu’Il
est Lui-même, la réalité prend sa
véritable profondeur, la vie trouve
son sens. Sans elle, il semble
finalement que « tout devient confus,
qu’il est impossible de distinguer le
bien du mal, de distinguer la route
qui conduit à destination de celle qui
nous fait tourner en rond, sans
aucune direction. »[1]



Nombreuses sont les personnes qui
cherchent Dieu, parfois sans le
savoir. Elles cherchent leur bonheur
qu’elles ne peuvent trouver qu’en
Dieu parce que leur cœur est fait par
Lui et pour Lui. « Vous êtes déjà dans
leur cœur, -écrit saint Augustin-,
dans le cœur de ceux qui se
confessent à Vous, se jettent dans vos
bras et pleurent dans votre sein,
après tant de rudes chemins
parcourus (…) car c’est Vous,
Seigneur, et non pas un homme de
chair et de sang, c’est Vous, Seigneur,
Vous leur Créateur, qui les créez une
seconde fois et les consolez. » [2]
Cependant, il y a aussi ceux qui
espèrent trouver le bonheur ailleurs,
comme si le Dieu des chrétiens
s’opposait à leur soif de bonheur. En
réalité, c’est Lui qu’ils cherchent : ils
ne s’opposent « qu’à l’ombre de
Jésus-Christ, car le Christ, ils ne le
connaissent pas, ils n’ont pas vu la
beauté de son visage et ne savent



rien de sa merveilleuse doctrine. » 
[3]

« Crois-tu au Fils de l’Homme ? » -
demande Jésus à l’aveugle de
naissance, qui vient de retrouver la
vue-,-« Et qui est-il, Seigneur, pour
que je croie en lui ? » (Jn 9, 35).
Partout dans le monde il existe des
hommes et des femmes qui, au plus
profond de l’indifférence ou de
l’hostilité qu’ils peuvent manifester
vis-à-vis de la foi, attendent
quelqu’un qui leur indiquera où est
Dieu, où est celui qui peut ouvrir
leurs yeux à la lumière et étancher
leur soif. Saint Irénée décrit bien leur
situation lorsqu’il dit à propos
d’Abraham : « Tandis qu’il cheminait
de par le monde obéissant à l’ardent
désir de son cœur, et se demandait
où était Dieu, il commença à perdre
courage et était sur le point de
renoncer à sa recherche, lorsque
Dieu eut pitié de celui qui, tout seul,
le cherchait en silence. »[4]Nous,



chrétiens, devons aller vers chacun
d’eux avec la conviction humble et
sereine que nous avons trouvé Celui
qu’ils cherchent (cf. Jn 1,45 ; Ac 17,23)
même si nous constatons si souvent
que nous ne le connaissons pas
encore tout à fait. À nous tous,
chrétiens, le Seigneur nous dit : «
vous êtes la lumière du monde » (Mt
5,14) ; « donnez-leur vous-mêmes à
manger » (Mt 14,16)

Levain dans cette pâte

L’Évangile « est une réponse qui
atteint l’être humain au plus profond
de lui-même. C’est la vérité qui ne se
démode pas parce qu’elle est capable
de pénétrer là où rien d’autre ne
peut parvenir»[5] parce qu’elle
parvient à « éclairer toute l’existence
de l’homme » [6] à la différence des
savoirs humains, qui ne parviennent
qu’à éclaircir quelques dimensions
de la vie. Cependant, cette lumière
qui « brille dans les ténèbres » (Jn



1,5) rencontre fréquemment la
froideur d’un monde qui n’accepte
que la réalité de ce que l’on peut voir
et toucher, de ce qui se laisse voir à
la lumière de la science ou du
consensus social. En raison d’une
inertie culturelle qui remonte à
plusieurs siècles, la foi est perçue
parfois comme « un saut dans le vide
que nous faisons par manque de
lumière, poussés par un sentiment
aveugle ; ou comme une lumière
subjective, capable peut-être de
réchauffer le cœur, d’apporter une
consolation privée, mais que l’on ne
peut pas proposer aux autres. »[7].

Cependant, il y a là également des
raisons d’être optimiste. Il y a déjà
quelques années, Benoit XVI
constatait que la science a commencé
à prendre conscience de ses limites :
« de nombreux scientifiques disent
aujourd’hui que tout doit venir de
quelque part, que nous devons nous
poser encore une fois cette



question.Cela conduit à développer
une nouvelle compréhension du fait
religieux, non comme un phénomène
de nature mythologique, archaïque,
mais à partir de la connexion
intérieure du Logos »[8] : peu à peu
on s’éloigne de l’idée, trop simpliste,
que croire en Dieu est un recours
pour masquer ce que nous ne savons
pas. S’amorce alors une conception
de la foi comme un regard le mieux
capable de rendre compte du sens du
monde, de l’histoire, de l’homme et
en même temps de sa complexité et
de son mystère[9].

Ces nouvelles perspectives portent en
elles un défi pour la théologie, la
catéchèse et, en définitive, l’apostolat
personnel : « la religiosité doit se
régénérer à nouveau dans ce grand
contexte et trouver ainsi de
nouvelles formes d’expression et de
compréhension. Les hommes
d’aujourd’hui ne comprennent plus,
sans une explication, que le sang du



Christ sur la croix est expiation pour
leurs péchés (…) ; il s’agit de formules
qu’il faut traduire et capter à
nouveau »[10]. En effet, la tâche de la
théologie ne consiste pas seulement à
approfondir les différents aspects de
la foi, mais aussi à rapprocher
chaque génération de l’Évangile. La
théologie et la catéchèse ne doivent
pas« contemporaniser », au sens
d’adapter la foi aux myopies de
chaque époque, mais elles sont
appelées à rendre le Christ 
contemporain : à accueillir les
bouleversements, le langage et les
défis de chaque époque, non comme
un moindre mal, mais comme la
matière et le milieu dans lesquels
Dieu attend que nous fabriquions un
pain savoureux, un pain pour nous
nourrir tous. (Cf. Mt 14,16). « Nous
avons été invités à être le levain dans
cette pâte concrète. Certes, il peut y
avoir des "farines" meilleures, mais
le Seigneur nous a invités à faire
lever la pâte ici et maintenant, avec



les défis qui se présentent à nous.
Non en étant sur la défensive, non
poussés par nos peurs, mais les
mains à la charrue, en cherchant à
faire croitre le grain si souvent semé
au milieu de l’ivraie. »[11]

L’attention à la sensibilité du présent
ne vient pas de l’extérieur pour
s’ajouter à la fidélité de l’Évangile,
mais en est une partie essentielle.
Pour protéger la foi, pour la vivre en
plénitude, et pour aller dans le
monde entier proclamer la Bonne
Nouvelle (Cf. Mc 16, 15) il devient
nécessaire de la recevoir à nouveau
aujourd’hui, de la comprendre et
d’amener les autres à la comprendre
telle qu’elle est véritablement : un
don de Dieu qui change nos vies, qui
les remplit de lumière. « Certains
traversent la vie comme un tunnel ;
ils ne s’expliquent ni la splendeur, ni
la certitude, ni la chaleur du soleil de
la foi »[12]. L’effort qui est fait pour
montrer cette lumière et cette



chaleur de la foi est plein d’une
sollicitude sincère pour prendre en
charge les interrogations et les
doutes de nos contemporains, sans
les considérer à l’avance comme des
stupidités ou des complications. Ainsi
on se met dans de meilleures
conditions pour trouver, selon le cas,
les mots qui conviennent. Il y a des
personnes, écrivait saint Josémaria, «
qui ignorent tout de Dieu….parce
qu’on ne leur en a pas parlé en
termes compréhensibles »[13].
Quand quelqu’un ne comprend pas,
il se peut que ce soit parce que celui
qui lui parle n’a pas compris non
plus ce qu’il explique, ou qu’il n’a pas
pris en compte ses interrogations, et
il parle, sans le vouloir peut-être, de
manière abstraite et indifférente. En
même temps, il est bonde se souvenir
que « nous ne pourrons jamais
rendre les enseignements de l’Église
comme quelque chose de facilement
compréhensible et d’heureusement
apprécié par tous. La foi conserve



toujours un aspect de croix (…). Il y a
des choses qui se comprennent et
s’apprécient seulement à partir de
cette adhésion qui est sœur de
l’amour, au-delà de la clarté avec
laquelle on peut en saisir les raisons
et les arguments »[14].

Les catholiques se voient parfois
critiqués et considérés comme des
gens aux vues étriquées, pour la
simple raison qu’ils ne se plient pas à
certains postulats reconnus bons par
le monde. Cependant, s’ils ne se
laissent pas gagner par la peur ou le
ressentiment d’être blâmés, s’ils
essaient de découvrir l’angoisse ou la
blessure que trahit une réponse
irritée, s’ils ne se lassent pas de
chercher de nouvelles façons de
rendre compte de leur vision du
monde, ils seront alors reconnus,
chacun à son niveau, comme des
personnes « ayant une largeur de
vues (…), une attention vigilante aux
orientations de la science et de la



pensée (…), une attitude positive et
ouverte à la transformation actuelle
des structures sociales et des formes
de vie » [15].

La série d’articles qui débute avec
celui-ci a pour but de montrer
comment la foi répond aux
aspirations les plus profondes du
cœur de l’homme du XXI siècle,
comment le Christ, selon
l’enseignement du Concile Vatican II,
« manifeste pleinement l’homme à
lui-même »[16]. On y sera attentif
aux difficultés que rencontrent
beaucoup de personnes –même des
chrétiens ayant reçu une bonne
formation- pour comprendre le sens
de certains aspects de la foi, et pour
les expliquer à d’autres dont la foi
s’est attiédie, ou qui voudraient s’en
rapprocher. Ces articles s’adressent
donc à un vaste public : croyants,
hésitants et non croyants avec une
ouverture d’esprit, latente peut-être,
à la foi.Les différentes questions



seront abordées sans prétendre à
l’exhaustivité, en essayant de faciliter
l’accès, de tracer de nouveaux
chemins vers des points qui peuvent
être moins clairs aujourd’hui : en
montrant enfin comment la foi
éclaire la réalité et comment on peut
vivre sa vie à cette lumière. Par
exemple, quel sens apporte à ma vie
le fait que Jésus soit ressuscité ?, ou
que Dieu soit en Trois personnes ?
Dans quel sens la foi en la Création
change-t-elle ma vision de la réalité ?
Si l’au-delà n’est pas un lieu
physique, comment penser qu’il soit
aussi réel que le sol sur lequel je
marche?

Là où est ta synthèse

Celui qui regarde à la télévision un
match de tennis n’améliore pas pour
autant sa forme physique ou sa
technique : ce n’est qu’en jouant sur
le court qu’entrent en jeu la
technique, le style, le coup. De la



même manière, la formation
doctrinale ne se limite pas à
l’accumulation de connaissances et
d’arguments. Nous pouvons tirer un
grand bénéfice de ce que nous lisons
ou étudions, mais il ne suffit pas de
retenir : il faut élaborer notre propre
compréhension des choses, les faire
nôtres. « Étudier la théologie, non
comme une routine ou pour se
remplir la mémoire, mais de façon
vitale, contribue grandement à ce
que les vérités de la foi deviennent
connaturelles à notre intelligence ;
peu à peu nous apprenons à penser
dans la foi et à partir de la foi. C’est
la seule façon d’arriver à un
discernement équilibré des multiples
questions, souvent complexes, qui
surgissent dans notre activité
professionnelle et au sein de la
société en général » [17].

La charité, l’amour fraternel, qui
nous fait voir un frère en chaque
homme, est sans doute le témoignage



le plus authentique et le plus
lumineux de la foi : « Ce qui
montrera à tous les hommes que
vous êtes mes disciples, c’est l’amour
que vous aurez les uns pour les
autres. » (Jn 13, 35). Quand une
personne se sait aimée en vérité,
sans réserves, elle devine l’Amour de
celui qui « nous aima le premier » (1 
Jn 4, 19), un amour qui n’est pas de ce
monde parce qu’il est au dessus de
tant de choses –erreurs, antipathie,
timidité, méconnaissance- qui
conduisent tant de gens en ce monde
à s’ignorer ou à se mépriser. « Dieu,
c’est avec le cœur qu’on peut le voir:
la seule raison ne suffit pas. »[18] : si
la charité, qui parle au cœur, rend
Dieu visible, le manque de charité
dissimule sa présence dans le monde
et ôte sa légitimité à l’évangélisateur ;
il fait de lui un faux prophète (Cf. Mt
7, 15). Cependant, l’authenticité que
l’on attend aujourd’hui d’un chrétien
ne se limite pas au témoignage de la
charité : elle se réfère aussi, en



grande partie, à la façon personnelle
et naturelle dont il parle de Dieu. Si
l’on a l’habitude d’examiner et
d’analyser sa propre foi, si ce
dialogue intérieur nourrit notre
prière et si l’on s’en nourrit,
lorsqu’on parlera de Dieu on ne
transmettra pas seulement des
notions théologiques ou doctrinales :
on parlera de son expérience, celle
de quelqu’un qui vit avec Lui et de
Lui. Saint Augustin disait : « Celui qui
n’entend pas la Parole de Dieu à
l’intérieur de lui-même, perd son
temps à la prêcher à l’extérieur »[19].
Écouter la parole de Dieu, c’est la
laisser modeler notre façon de
penser, de parler, de vivre ; la laisser
éclairer nos activités, nos centres
d’intérêt, nos rencontres ; qu’elle
devienne, finalement, nôtre.

« Là où se trouve ta synthèse, là se
trouve ton cœur », écrit le Pape, en
paraphrasant une phrase du
Seigneur (Cfr. Mt 9, 21) « La



différence entre faire la lumière sur
la synthèse et faire la lumière sur des
idées décousues entre elles, est la
même qu’il y a entre l’ennui et
l’ardeur du cœur »[20]. Le langage
qui touche n’est pas nécessairement
celui d’un grand orateur, mais celui
de quelqu’un qui parle à sa manière,
avec ses mots, de son expérience de
la foi. C'est pourquoi la formation
doctrinale n'est pas appelée à rester
dans un secteur de nos
connaissances, isolée de tout le reste,
mais à dialoguer avec tout ce que
nous vivons et tout ce que nous
sommes, de sorte que, même si la
formation prend autant de formes
que de personnes, on puisse
reconnaître le même Esprit en
toutes.

Nous le voyons bien chez les saints,
qui nous parlent de Dieu de mille
manières, et c’est ce qui se passe
aussi chez tant de saints ignorés. Si
chaque époque, aujourd’hui plus



encore peut-être, a ses Babels,
cacophonie de voix divergentes ou
discordantes (Cfr. Gn 11, 1-9), la
pluralité des langues de l’Esprit Saint
continue à s’étendre en une
"nouvelle Pentecôte"[21] là où il y a
des chrétiens qui l’écoutent, parce
que « si l’Esprit Saint ne donne pas
intérieurement l’intelligence,
l’homme travaille en vain (…) : si
l’Esprit Saint n’accompagne pas le
cœur de celui qui entend, la parole
du docteur sera inutile » [22].

Essaie de boire à ta propre source

On a dit que la culture est ce qui
reste quand on a tout oublié : en fait,
c’est ce qui grandit en cultivant la
terre de notre âme. « Notre
formation ne finit jamais »[23],
aimait dire saint Josémaria ; il faut
travailler toute sa vie, et le faire avec
l’ esprit évangélique et
évangélisateur de l’agriculteur (Cf. 
Mt 13,3-43). Cultiver la terre est un



travail patient et persévérant, mais
qui donne beaucoup de satisfactions,
quand apparaissent les premiers
bourgeons, et quand arrivent les
fruits. Joint au dialogue avec Dieu
dans la prière, et à la disposition à
converser avec les autres, cette
culture facilite beaucoup la réflexion
personnelle, par laquelle on acquiert
une parole propre, authentique,
ouverte. Dans ce dialogue intérieur,
il faut labourer, semer, irriguer :
donner forme aux idées, chercher les
mots, même si parfois ne sortent que
des balbutiements. Les idées des
autres peuvent beaucoup nous aider,
mais il ne suffit pas de les accumuler
si nous voulons parler cœur à cœur.

Il ne s’agit donc pas d’avoir
seulement des connaissances, selon
une notion purement quantitative du
savoir, mais d’acquérir un regard
pénétrant et passionné sur la réalité
dans toute son ampleur, c'est-à-dire
par rapport aux autres et par rapport



à Dieu. Comprendre la foi est la tâche
de chacun, à sa manière, qu’il soit
professeur d’Université, ouvrier,
assistante sociale, auditeur. Cette
tâche intransférable ne s’ajoute pas
au désir de connaitre la foi, mais lui
donne forme : c’est une attitude qui
consiste à essayer de faire sien ce
que l’on entend, non seulement dans
les actes, mais aussi dans les idées et
le langage. « Je suis un homme de ce
temps si je vis sincèrement ma foi
dans la culture d’aujourd’hui, comme
une personne qui vit avec les médias
d’aujourd’hui, avec les échanges,
avec les réalités de l’économie, avec
tout cela, si je prends au sérieux cette
expérience et que je cherche à
personnaliser en moi cette
réalité.C’est ainsi que nous sommes
sur le chemin pour nous faire
comprendre des autres. Saint
Bernard de Clairvaux a dit à son
disciple le Pape Eugène, dans son
livre de réflexion : considère que tu
bois à ta propre source, c'est-à-dire à



ta propre humanité. Si tu es sincère
avec toi-même et que tu commences
à voir à partir de toi ce qu’est la foi,
par ton expérience humaine, buvant
à ton propre puits, comme dit saint
Bernard, tu peux dire aux autres ce
qu’il faut dire. »[24]

Celui qui se conduit ainsi tire profit
de toutes les conversations, ne recule
pas face aux objections, mais les
accepte comme des défis pour mieux
comprendre sa propre foi, pour
prendre conscience de la manière de
penser des autres, pour discerner
avec eux leurs troubles. Celui qui vit
ainsi écoute beaucoup, apprend de
tous et de chacun ; il conçoit le
dialogue, moins comme une lutte
pour affermir des positions et réfuter
des arguments, que comme un ballet,
auquel tout peut contribuer à
éclairer la réalité, même si ce n’est
pas toujours en suivant une ligne
droite. « Un dialogue est beaucoup
plus que la communication d’une



vérité. Il se réalise par le goût de
parler et par le bien concret qui se
communique entre ceux qui s’aiment
au moyen des paroles. C’est un bien
qui ne consiste pas en des choses,
mais dans les personnes elles-mêmes
qui se donnent mutuellement dans le
dialogue. »[25]

Bien que le chrétien ait la
responsabilité de défendre la foi, son
esprit en profondeur n’est pas celui
de quelqu’un qui récupère un espace
perdu, mais celui qui sait qu’il
participe à une conquête pacifique.
Nous savons où est le bonheur que
cherche notre cœur et celui des
hommes et des femmes. Et nous le
cherchons avec eux : « mon cœur me
redit ta parole: « Cherche sa face
» (Ps 27, 8). Quelle paix nous donne
cette certitude, pour dialoguer avec
les autres, comme des frères qui
cherchent celui que je cherche, qui
partagent avec moi beaucoup plus
qu’ils ne croient ; pour grandir avec



eux, en sachant que le moment venu,
ils auront la lumière : nos amis
découvriront « ubi vera sunt gaudia
», où se trouve la vraie joie [26], et
nous la redécouvrirons avec eux.

D’après Carlos Ayxela

*****

Lectures pour approfondir le sujet

Voici une liste non exhaustive, de
livres, articles et documents au sujet
de la façon de parler de la foi
aujourd’hui. Au début sont indiqués
quelques textes du Magistère récent et
d’autres organismes de l’Église, suivis
de textes de divers auteurs. Dans les
prochains articles de cette série, nous
indiquerons également des textes
spécifiques aux thèmes choisis.



I. Magistère

François, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013.

François, Ex.Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, chapitre 3,
" L’annonce de l’Évangile ".

François, Catéchèse pour l’Année
de la Foi, de mars à décembre
2013 (disponibles sur 
vatican.vavatican.va)

Benoit XVI, Catéchèse pour
l’Année de la Foi, (octobre 2012-
février 2013, disponibles sur 
vatican.va ; p.ex. "Comment
parler de Dieu ?", 28-XI-2012

• 

• 

• 

• 

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/fr.html


(lire) ; "Le désir de Dieu", 7-
XI-2012 (lire).

Saint Jean-Paul II, Lettre Ap. 
Novo Millenio Ineunte, 6-I-2001
(lire)

Saint Jean-Paul II, Catéchèse sur
le Credo (mars 1985-novembre
1997, disponibles sur 
vatican.va)

Bienheureux Paul VI, Ex. Ap. 
Evangelii Nuntiandi, 8-XII-1975
(lire).

Catéchisme de l’Église
Catholique et Compendium du
Catéchisme de l'Église
Catholique.

Conseil Pontifical pour la
Culture : Où est ton Dieu ? La foi

• 

• 

• 

• 

• 

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121128.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20121107.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/2001/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html


chrétienne face à l’incroyance
religieuse (lire)

Conseil Pontifical pour la
Culture : La via pulchritudinis,
chemin d’évangélisation et de
dialogueLa via pulchritudinis,
chemin d’évangélisation et de
dialogue

II. Autres

Balendreier, J. La fe explicada
hoy, Rialp, 2016 (The Faith
Explained Today : Popular
Edition).

Barron, R.Catolicismo : un viaje
al corazón de la fe, Doubleday,
2013 ; disponible aussi en dvd

• 

• 

• 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_20040615_doc_ii-2004-where-is-your-god_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_20040615_doc_ii-2004-where-is-your-god_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/cultr/documents/rc_pc_cultr_doc_20060327_plenary-assembly_final-document_fr.html


(Catholicism : a journey to the
Heart of the Faith).

Biffi, G. Corso inusuale di
catechesi (3 vol.) Elledici, 2006.

Burggaff, J. "la transmisión de la
fe en la sociedad postmoderna",
dans Burggraff, J. La
transmisión de la fe en la
sociedad postmoderna y otros
escritos, Eunsa, 2015
(disponible en espagnol sur 
opusdei.org)

Chaput, Ch. Strangers in a
Strange Land. Living the
Catholic Faith in a Post-
Christian World, Henry Holt,
2017.

Dolan, T.-Allen J. A people of
Hope. The Challenges facing the

• 

• 

• 

• 

https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-la-fe/
https://opusdei.org/es-es/article/comunicar-la-fe/


Catholic Church and the Faith
that can save it.

Hadjadj, F. L'aubaine d'être né
en ce temps. Ed. de l'Emmanuel,
octobre 2015.

Hadjadj, F. Comment parler de
Dieu aujourd’hui? Anti-manuel
d’ évangélisation. Ed. Salvator,
septembre 2012.

Hahn, S. Evangelizing Catholics.

Hahn, S. Introduction to
Catholicism for Adults.

Ivereigh, A.-Lopez, K.J. How to
Defend the Faith without Raising
your Voice.

Saint Josémaria, " Soyez des
amis sincères et vous réaliserez
un apostolat et un dialogue

• 

• 

• 

• 

• 

• 



féconds", ABC, 17-V-1992 (lire
version espagnole)

Knox, R. The Creed in Slow
Motion.

Lewis, C.S.Mere Christianity.

Mora, J.M. " 10 clés pour
communiquer la foi " (lire la
version espagnole)
Ratzinger, J. Dieu et le monde :
croire et vivre à notre époque,
Galaxia Gutenberg, 2002 (Gott
und die Welt. Glauben und Leben
in unserer Zeit).

Ratzinger, J. "La nouvelle
évangélisation", Conférence au
Congrès des Catéchistes et
Professeurs de Religion, Rome
10-XII-2000 (lire)

Trese, L.J.La foi expliquée (Tome
1, 2, 3) Ed. Le Laurier,
novembre 2009.

• 

• 

• 

• 

• 

• 

https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A
https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/12973/sed-amigos-sinceros-y-realizareis-un-apostolado-y-un-dialogo?search=sortPeriodicalTitle%3A
https://opusdei.org/es-es/article/diez-reglas-para-comunicar-la-fe/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20001210_jubilcatechists-ratzinger_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20001210_jubilcatechists-ratzinger_fr.html


[1] François, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 3.

[2] Saint Augustin,Confessions V.2.2.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 179.

[4] Saint Irénée de Lyon, 
Démonstration de la prédication
apostolique, 24 (Sources chrétiennes
406,117)

[5] François, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 265

[6] François, Lumen Fidei, 4.

[7] François, Lumen Fidei, 3.

[8] Benoit XVI, Lumière du monde.

[9] Cf. Benoit XVI, Discours à
l’Université de Ratisbonne, 12-IX-2006.

[10] Benoit XVI, Lumière du monde.



[11] François, Homélie, 2-II-2017.

[12] Saint Josémaria, Chemin, 575.

[13] Saint Josemaria, Sillon, 941.

[14] François, Evangelii gaudium,42

[15] Sillon,428.

[16] Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et Spes (7-XII-1965), 22.

[17] Javier Echevarria, Lettre
pastorale à l’occasion de l’année de la
foi (29-XI-2012), 35.

[18] Joseph Ratzinger, Jésus de
Nazareth. Du baptême à la
Transfiguration.

[19] Saint Augustin, Sermon 179, 1.1.

[20] François, Evangelii gaudium, 143.

[21] Sillon, 213. Cf. Ac 2, 1-13.

[22] Saint Thomas d’Aquin, Super
Evangelium S. Ioannis, 14.6.



[23] Saint Josémaria, notes d’une
réunion familiale, 18-VI-1972 ( cité
dans J. Echevarria, Lettre sur la
nouvelle évangélisation, 2-X-2011).

[24] Benoit XVI, Discours, 26-II-2009
(Cf. Saint Bernard, De consideratione
libri quinque ad Eugenium tertium, II.
3.6. [PL 182, 745).

[25] François, Evangelii gaudium, 142.

[26] Missel Romain, XXI dimanche du
temps ordinaire, collecte.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/vous-etes-la-
lumiere-du-monde/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/vous-etes-la-lumiere-du-monde/
https://opusdei.org/fr/article/vous-etes-la-lumiere-du-monde/
https://opusdei.org/fr/article/vous-etes-la-lumiere-du-monde/

	Vous êtes la lumière du monde

