
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (IX) : Est-
ce que je verrai
juste ?

Lorsque l’inquiétude pénètre
dans notre cœur à propos d’un
éventuel chemin spécifique, il
est naturel de douter et d’en
avoir peur : Dieu nous cherche
et nous, malgré notre fragilité,
nous souhaitons vivre avec lui
et pour lui



02/09/2019

Les apôtres sont restés tout pensifs
après avoir assisté à la rencontre de
Jésus avec le jeune homme riche et à
son dénouement : car ce garçon «s’en
alla tout triste» (cf. Mt 19, 22). Il est
probable que le regard de Jésus les
ait déconcertés, un regard non pas
triste mais peiné : « Un riche entrera
difficilement dans le royaume des
Cieux ». Comme en d’autres
occasions semblables, Pierre se fait le
porte-parole du sentiment commun:
« Voici que nous avons tout quitté
pour te suivre : quelle sera donc
notre part ? Se faisant l’écho de ces
mots et avec la même familiarité,
celle d’un bon ami, saint Josémaria
s’adressait au Seigneur à un moment
difficile pour l’Œuvre : « Que vas-tu
faire de nous maintenant? Tu ne
peux pas laisser à l’abandon ceux qui
ont mis leur confiance en toi ! » [1]



Qu’en sera-t-il pour moi ?

Le début d’une vocation, comme
celui de n’importe quel chemin,
comporte une dose d’incertitude.
Lorsque Dieu permet que
l’inquiétude pénètre dans notre cœur
et qu’un éventuel chemin spécifique
commence à se dessiner, il est
logique de se demander : Est-ce bien
la bonne direction pour moi ?

Qu’y a-t-il derrière ce doute ?
D’entrée, une crainte somme toute
normale. Crainte de la vie et de nos
décisions : nous ignorons ce que
l’avenir nous réserve, où ce chemin
va nous conduire, puisque nous ne
l’avons encore jamais parcouru. Le
doute s’explique aussi par notre désir
de voir juste : nous voulons que
notre vie ait un sens, qu’elle laisse
une empreinte ; en plus, les choses
grandes et belles exigent le meilleur
de nous-mêmes et nous ne voulons
pas nous précipiter. Cela dit, la



raison la plus profonde est à la fois
plus mystérieuse et plus simple :
Dieu nous cherche et nous, nous
souhaitons vivre avec lui.
Habituellement, ce n’est pas Dieu qui
nous fait peur, mais nous-mêmes.
Fragiles, nous sommes inquiets
devant un Amour aussi grand : nous
pensons ne pas être à la hauteur.

Lorsque Pierre demande à Jésus : «
Quelle sera notre part ? » ; lorsque
saint Josémaria demande à Jésus : «
Que vas-tu faire de nous
maintenant ? » ; lorsqu’un chrétien
demande à Jésus : « Que deviendrai-
je si j’emprunte tel chemin », que
répond le Christ ? Regardant notre
cœur, Jésus nous dit, sur un ton plein
d’affection et de joie, que chacun de
nous est un pari pour Dieu et que
Dieu gagne toujours ses paris. Vivre
signifie aventure, risque, limites,
défis, effort, sortir du petit monde
que nous contrôlons pour trouver la
beauté d’investir sa vie en quelque



chose de plus grand qui étanche
largement notre soif de bonheur.
Nous pouvons imaginer le regard
enthousiaste de Jésus au moment où
il prononce les mots suivants qui ont
retenti et continueront de retentir
dans beaucoup de cœurs : « Celui qui
aura quitté, à cause de mon nom, des
maisons, des frères, des sœurs, un
père, une mère, des enfants, ou une
terre, recevra la centuple, et il aura
en héritage la vie éternelle » (Mt 19,
29). Dieu seul donne en
surabondance.

Ceci étant dit, il ne s’agit pas
d’attendre une révélation
éblouissante ou un plan tracé dans
les moindres détails. Dieu a pensé à
nous, mais il compte aussi sur notre
initiative. « Lorsque quelqu’un est
dans l’incertitude quant à l’existence
d’un appel particulier de Dieu, il doit
certainement demander à l’Esprit
Saint « des lumières pour voir » sa
vocation. Mais si la personne en



question et ceux qui doivent
intervenir dans le discernement de la
vocation (direction spirituelle, etc.)
ne voient aucune donnée objective
contraire, et si la Providence […] a
conduit la personne à faire cette
expérience, en plus de continuer de
demander à Dieu « des lumières pour
voir », il est important, plus
important encore, pensons-nous,
qu’elle lui demande « des forces pour
vouloir » afin que sa vocation
éternelle se configure à l’aide de ces
forces qui élèvent la liberté dans le
temps » [2].

Nous ne sommes pas seuls : l’Église
est un chemin

Dans ce processus de discernement
de la vocation, nous ne sommes pas
seuls, parce que toute vocation
chrétienne naît et grandit dans
l’Église. Par son intermédiaire, Dieu
nous attire vers lui et nous appelle ;
c’est l’Église elle-même qui nous



accueille et nous accompagne dans
notre cheminement vers Dieu.

L’Église attire. Tout au long de
l’histoire, Dieu se sert de personnes
dont l’existence creuse un sillon
profond, ouvrant ainsi à autrui des
chemins au don de soi. Leur vie,
leurs idéaux, leurs enseignements
nous inspirent, nous secouent ; ils
nous tirent de notre égoïsme et nous
appellent à une vie plus pleine, toute
d’amour. Cet appel fait partie des
plans de Dieu, de l’action de l’Esprit
Saint qui nous prépare le chemin.

L’Église appelle. Dieu « ne nous
demande pas notre permission pour
nous « compliquer la vie ». Il s’y
introduit et... voilà tout ! » [3] Pour ce
faire, il escompte que ses enfants
osent s’inviter mutuellement à
considérer sérieusement la
possibilité de lui donner leur vie.
Jésus-Christ a comparé le royaume
de Dieu à un grand banquet auquel



Dieu veut que tous les hommes
participent, y compris ceux qui, à
première vue, ne semblaient pas y
être invités (cf. Lc 14, 15-24). De facto,
Dieu compte d’ordinaire sur une
invitation externe pour faire retentir
sa voie dans le cœur de quelqu’un.

Toutes les vocations chrétiennes, si
elles trouvent une réponse pleine
d’amour, conduisent à la sainteté.
C’est pourquoi, pour chacun la
meilleure vocation est sa propre
vocation. Cela dit, aucun chemin
n’est fermé a priori. La vie vers Dieu
dans le mariage ou dans le célibat
est, par principe, à la portée de tout
le monde. Notre biographie, notre
histoire personnelle se fraye son
chemin et nous conduit à tel ou tel
carrefour. Le choix dépend de la
liberté personnelle : voilà le choix de
Dieu. Le Christ nous veut libres : « Si
quelqu’un veut marcher à ma suite…
» (Mt 16, 24) ; « si tu veux être
parfait… » (Mt 19, 21).



Or, qu’est-ce qui amène à choisir une
vocation particulière parmi les
différentes possibilités ? La liberté
est en quête d’horizons vastes,
divins, d’amour. Saint Ignace
d’Antioche disait que « le
christianisme n’est pas une affaire de
persuasion mais de grandeur » [4]. Il
suffit de le proposer dans toute sa
beauté et sa simplicité, par la vie et
par le discours, pour qu’il attire par
sa propre force les âmes, pourvu
qu’elles se laissent interpeler par le
Christ (cf. Mc 10, 21). À l’intérieur de
chacun retentit quelque chose de très
intime et profond, un peu inconnu,
voire mystérieux pour lui, qui entre
en harmonie avec la proposition
d’emprunter un chemin dans l’Église.
Les Grecs l’affirmaient déjà : « Le
semblable seul peut connaître le
semblable » [5]. La vie authentique
d’autres chrétiens nous appelle à
nous approcher de Jésus et à lui
donner notre cœur. Nous voyons un
exemple de sainteté chez nos proches



et nous pensons : « Peut-être moi
aussi… ». C’est le « venez et voyez »
de l’Évangile, qui nous interpelle ici
et maintenant (Jn 1, 46).

L’Église nous accueille et nous
accompagne. Tout individu normal
peut, même sans ressentir un appel
particulier, s’embarquer dans une
vie de service, de don de soi : dans le
célibat ou dans le mariage, dans le
sacerdoce, dans l’état religieux. Le
discernement sur sa vocation
personnelle doit tenir compte de sa
droiture d’intention, de ses qualités
et de son aptitude.

Ce discernement requiert l’aide
d’autrui : en particulier celle de la
direction spirituelle. La délibération
de celui qui gouverne l’institution
particulière en question est aussi
requise. Car la mission d’accueillir de
la part de l’Église, consiste aussi à
s’assurer que chacun trouve sa place.
Si nous y pensons, le fait qu’à l’heure



de faire un projet pour notre vie
nous puissions compter sur des
personnes de confiance qui, à leur
tour, nous font confiance est une
bénédiction de Dieu. Et qui, nous
connaissant profondément ainsi que
notre situation, puissent dire du fond
de leur conscience : « Courage, tu en
es capable », tu as les conditions ou
les talents nécessaires pour cette
mission, qui est peut-être la tienne ;
tu peux donc l’accepter si tu la veux
réellement. Ou bien qui puissent
nous dire, là aussi du fond de leur
conscience : « Peut-être celui-là n’est
pas ton chemin ».

La vocation est toujours une win-win
situation, une situation dans laquelle
tout le monde est gagnant. Ce qu’il y
a de mieux pour chacune de parties
en présence : la personne et
l’institution ecclésiale. Dieu le Père
suit chacune de ces histoires
personnelles par sa providence
pleine d’amour. L’Esprit Saint a fait



en sorte que, dans l’Église,
apparaissent des institutions et des
chemins de sainteté pouvant
canaliser les énergies des individus
et les aider. L’Esprit Saint pousse
aussi certaines personnes, à des
moments précis de leur vie, à vivifier
par le don d’elles-mêmes ces canaux
dans l’Église.

Le saut de la foi : faire confiance à
Dieu

À la vue de la foule qui le suit, Jésus
demande à Philippe : « Où pourrions-
nous acheter du pain pour qu’ils
aient à manger ? » (Jn 6, 5). Les
apôtres sont bien conscients d’être
sans ressources. Ils n’ont que les cinq
pains d’orge et les deux poissons
d’un jeune garçon présent sur place.
Jésus, prenant ces pains, a donné à
manger à tout le monde et il en
restait tellement qu’il a dit aux
disciples : « Rassemblez les morceaux
en surplus, pour que rien ne se perde



» (v. 12). Jésus seul peut faire en sorte
que rien ne se perde de notre vie,
que tout profite à l’humanité entière ;
à condition que nous lui confiions
tout ce que nous avons. Il fait alors
des merveilles dont nous sommes les
premiers destinataires.

Faire confiance à Dieu et lui ouvrir
les portes de notre vie nous amène à
nous émouvoir avec lui devant la
foule affamée de lui, semblable à des
brebis sans berger. Et à reconnaître
qu’il compte sur nous pour apporter
son amour à tous ces gens. Enfin, à
nous mettre en marche, car il s’agit
de quelque chose allant au-delà de
tout ce que nous aurions pu imaginer
par nous-mêmes. Nous mettre en
route, conscients qu’avec l’aide de
Dieu nous irons de l’avant : en nous
abandonnant entre ses mains, en
ayant une confiance absolue en lui.
Or, comme Dieu ne s’impose pas, le
saut de la foi devient indispensable :
» Pourquoi ne te donnes-tu pas à



Dieu une fois pour toutes…, pour de
bon…, à l’instant même ? » [6]

Il va sans dire qu’il faut bien
réfléchir. C’est ce que l’Église appelle
un temps de discernement.
Cependant, n’oublions pas que « le
discernement n’est pas une
autoanalyse intimiste, une
introspection égoïste, mais une
véritable sortie de nous-mêmes vers
le mystère de Dieu qui nous aide à
vivre la mission à laquelle il nous a
appelés pour le bien de nos frères » 
[7]. La vocation implique sortir de
soi, sortir de sa propre zone de
confort et de sécurité.

S’il faut sauter en parachute, il est
essentiel que celui-ci fonctionne et
s’ouvre et permette de descendre
doucement. Cela dit, il faut
commencer par sauter de l’avion
alors que le parachute n’est pas
encore ouvert. De façon analogue, la
vocation suppose de vivre dans la



confiance en Dieu et non dans ses
propres certitudes. Évoquant les
Mages d’Orient, saint Jean
Chrysostome dit que « tandis qu’en
Perse ils voyaient l’étoile, une fois
qu’ils ont quitté la Perse, ils ont
contemplé le Soleil de justice » ; or, «
s’ils n’avaient pas quitté leur pays
avec détermination, ils n’auraient
même pas pu voir l’étoile » [8].

« Tu sais que ton chemin n’est pas
clair. — Et s’il ne l’est pas, c’est qu’à
ne pas suivre Jésus de tout près, tu
restes dans les ténèbres.Qu’attends-
tu pour te décider ? » [9] Une fois un
chemin choisi, je peux le parcourir et
m’y investir selon mon choix. Pour
voir l’étoile il est nécessaire de se
mettre en marche, car les plans de
Dieu nous dépassent toujours, et vont
plus loin que nous. Nous en
devenons capables si nous lui faisons
confiance. Dans un premier temps,
nous n’y arrivons pas tout seuls :
nous avons besoin de grandir. Mais



pour grandir il faut croire : « En
dehors de moi, vous ne pouvez rien
faire » (Jn 15, 5), mais avec moi vous
pouvez tout.

D’où l’erreur de celui qui passerait sa
jeunesse à attendre une illumination
définitive sur sa vie, sans prendre de
décision. D’où aussi une barrière
spéciale qui existe de nos jours : les
gens se font tant de selfies, chacun se
voit sur tant de photos, qu’ils pensent
se connaître déjà parfaitement.
Cependant, pour trouver sa vraie
personnalité il faut découvrir ce que
nous ne voyons pas de notre vie, tout
ce qu’elle comporte de mystère, de
présence et d’amour de Dieu pour
chacun. Vouloir vivre, c’est découvrir
ce mystère et s’y abandonner, en
acceptant une logique et des raisons
que nous n’arrivons pas à saisir.

Les histoires de Dieu commencent
petit à petit. Mais le chemin d’une
confiance qui risque le tout pour le



tout permet de réaliser les rêves les
plus grands, les rêves de Dieu.
Lorsque, en bons enfants, nous nous
laissons conduire par l’Esprit Saint
(cf. Rm 8, 14), notre vie prend son
essor. C’est le chemin des Mages ;
celui de Marie, une enfant qui
deviendra la mère de Dieu et celui de
Joseph, le charpentier que Dieu a
adopté pour père ; celui des apôtres,
qui sont passés des hésitations et des
erreurs du début à la fermeté des
colonnes sur lesquelles l’Église est
bâtie… ; et celui de tant de chrétiens
qui nous précèdent et nous
accompagnent. Qui aurait pu penser
à ce mystère au tout début de sa vie ?
Ce n’est qu’à la fin que nous y voyons
clairement. Or, cette fin est possible
parce qu’au début chacun a su
quitter sa fausse sécurité pour se
lancer dans les bras forts de Dieu le
Père [10].

C’est pourquoi lorsque le
discernement progresse et qu’une



vocation spécifique prend des
contours bien définis, la nécessité du
saut initial de la foi pour continuer
d’avancer devient une évidence : dire
oui. Le discernement ne peut être
contemplé que sous cet angle. Aussi
l’Église a-t-elle prévue, dans sa
sagesse multiséculaire, une série
d’étapes à parcourir
progressivement, pour en arriver à
une certitude sur l’aptitude des
personnes pour le chemin de leur
vocation spécifique. Cette façon
d’agir apporte une grande paix à
l’âme et renforce la décision de faire
confiance à ce Dieu qui amène
chacun à se donner. Ce n’est pas de
Dieu que nous doutons mais de nous-
mêmes, c’est pourquoi nous avons
confiance en lui et en l’Église.

De notre part, il s’agit de considérer
ce que nous sommes et ce que nous
pouvons pour tout offrir ensuite,
comme l’explique la parabole des
talents (cf. Mt 25, 14-30). Rien ne doit



rester sans le faire valoir ou le
partager. Telle est la clef d’une
décision mûre et sincère : la
disposition à se donner tout entier, à
s’abandonner totalement entre les
mains de Dieu, sans rien garder pur
soi, accompagnée du constat qu’un
tel don de soi nous comble d’une paix
et d’une joie qui ne viennent pas de
nous-mêmes. La profonde conviction
d’avoir trouvé notre chemin peut
alors s’enraciner en nous.

***

Au moment de discerner sa vocation,
Marie a demandé à l’ange : «
Comment cela va-t-il se faire puisque
je ne connais pas d’homme ? (cf. Lc 1,
34 suiv.). L’ange est le messager, le
médiateur qui appelle selon la voix
de Dieu. Marie ne met aucune
condition, mais pose une question
pour voir juste. L’ange lui assure :
l’Esprit Saint le fera, parce que ce
que je t’ai annoncé te dépasse, mais



rien n’est impossible à Dieu (v. 37). Si
même Marie, notre mère, pose des
questions, il semble logique que
chaque chrétien demande conseil à
d’autres devant la motion intérieure
de l’amour de Dieu : Que dois-je faire
pour lui donner ma vie ? Comment
trouver le chemin qui me conduira
au bonheur ? Qu’il est merveilleux de
se laisser conseiller pour pouvoir
répondre oui, avec une liberté
rayonnante et dans une confiance
totale en Dieu, pour remettre entre
ces mains tout ce qui est à nous : Que
tout m’advienne selon ta parole (Lc 1,
38).

Pablo Marti

[1]. Andrés Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. III, Le
Laurier, Paris 2005, p. 33.



[2]. F. Ocariz, « La vocation à l’Opus
Dei comme vocation dans l’Église »,
dans L’Opus Dei dans l’Église,
Nauwelaerts, Beauvechain 1996, p.
117.

[3]. Saint Josémaria, Forge, n° 902.

[4]. Saint Ignace d’Antioche, Lettre
aux Romains, n° 3 (PG 5, c. 690).

[5]. Aristote, De anima I, 2.

[6]. Saint Josémaria, Chemin, n° 902.

[7]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exultate, 19 mars 2018, n°
175.

[8]. Saint Jean Chrysostome, Homélies
sur Saint Matthieu, VII, 5 (PG 57, c.
78).

[9]. Chemin, n° 797.

[10]. Cf. Chemin de Croix, 7ème station



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/vocation-9-est-ce-
que-je-verrai-juste/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/vocation-9-est-ce-que-je-verrai-juste/
https://opusdei.org/fr/article/vocation-9-est-ce-que-je-verrai-juste/
https://opusdei.org/fr/article/vocation-9-est-ce-que-je-verrai-juste/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (IX) : Est-ce que je verrai juste ?

