
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (X) : Nous
sommes des
apôtres !

Pour un chrétien l’apostolat
n’est pas simplement « une
tâche » ou une activité
requérant plusieurs heures par
jour, même pas « un travail
important » : c’est une nécessité
jaillie d’un cœur devenu « un
seul corps et un seul esprit »
avec Jésus



12/09/2019

Capharnaüm est le lieu où débute
l’aventure apostolique que Jésus a
inaugurée dans le monde. Nous
savons qu’au moins quatre des douze
apôtres étaient des pêcheurs de cette
ville. « Quand le Seigneur les appela,
les premiers apôtres se trouvaient
près de la vieille barque, occupés à
raccommoder leurs filets déchirés.
Le Seigneur leur dit de le suivre ; et
eux, « statim » — immédiatement, «
relictis omnibus » — abandonnant
toute chose, oui, tout ! ils le
suivirent… [1]

Jésus appelle les premiers apôtres
avec des mots qui dessinent un plan
destiné à changer le cours de
l’histoire. « Venez à ma suite. Je vous
ferai devenir pêcheurs d’hommes
» (Mc 1, 16-17). Il ne donne pas
d’autres précisions. Ils continueront



d’être des pêcheurs, mais, désormais,
ils vont pêcher une autre espèce de «
poissons ». Ils vont connaître
d’autres « mers » sans pour autant
perdre l’acquis de leur travail.
Certains jours le vent sera favorable
et la prise abondante, mais d’autres
seront peu brillants, les apôtres ne
prendront rien ou si peu qu’ils
auront l’impression de regagner la
rive les mains vides. Or, ce qui est
déterminant, ce n’est pas le volume
de la prise ou l’opinion des hommes,
succès ou échec ; mais ce qu’ils vont
devenir. Dès le début, Jésus veut
qu’ils saisissent leur nouvelle
identité, car il ne les convoque pas
uniquement pour faire quelque
chose de bon, une belle tâche, un
travail extraordinaire, mais pour
accomplir une mission : être des «
pêcheurs d’hommes ».

C’est pour l’Évangile que je fais
tout



Répondre à l’appel de Dieu
reconfigure notre identité. « C’est
une vision nouvelle de la vie », disait
saint Josémaria. Savoir que Jésus en
personne nous invite à participer à
sa mission allume chez chacun le
désir de « consacrer ses plus nobles
énergies à une activité qui, avec la
pratique, prend la consistance d’un
vrai métier ». Ainsi, peu à peu, « la
vocation nous conduit, sans que nous
nous en rendions compte, à adopter
dans la vie une position que nous
maintiendrons avec enthousiasme et
joie, remplis d’espérance jusque dans
l’épreuve même de la mort » [2].
Cette mission, qui rend heureux,
modèle progressivement notre
manière d’être, d’agir et de voir le
monde.

Mgr Ocariz l’a rappelé en des mots
fort expressifs : « Nous ne faisons pas
de l'apostolat, nous sommes apôtres !
[3] » La mission apostolique ne prend
pas uniquement un peu de temps ou



certains aspects de notre vie, mais
elle s’étend à tout : sa portée est de
360 degrés. Saint Josémaria le
rappelait dès le début aux membres
de l’Œuvre : « N’oubliez pas, mes
enfants, que nous ne sommes pas
seulement des âmes qui s’unissent à
d’autres âmes pour faire quelque
chose de bon. C’est beaucoup… mais
c’est peu. Nous sommes des apôtres
qui remplissons un mandat impératif
du Christ [4]. »

« Malheur à moi si je n’annonçais pas
l’Évangile ! » écrit saint Paul (1 Co 9,
16-23). Ce cri jaillit du fond de son
âme. Pour lui, cet élan d’amour est à
la fois une invitation et un devoir : «
Certes, si je le fais de moi-même, je
mérite une récompense. Mais je ne le
fais pas de moi-même, c’est une
mission qui m’est confiée. » C’est
pourquoi il attend pour seule
récompense d’« annoncer l'Évangile
sans rechercher aucun avantage
matériel », parce qu’il se voit comme



« l’esclave de tous afin d’en gagner le
plus grand nombre possible ».
Souvent, il ouvre son cœur : il est le
dernier parmi les apôtres ; indigne et
sans mérite, mais apôtre. Dès lors,
pour lui toutes les circonstances sont
apostoliques, et c’est ainsi qu’il
souhaite être vu : « Paul, serviteur du
Christ Jésus, appelé à être apôtre, mis
à part pour l’Évangile » (Rm 1, 1).

De façon analogue, pour un chrétien
l’apostolat n’est pas simplement «
une tâche » ou une activité requérant
plusieurs heures par jour, même pas
« un travail important » : c’est une
nécessité jaillie d’un cœur devenu «
un seul corps et un seul esprit » [5]
avec Jésus, avec toute son Église. « Le
titre d’apôtre n’est pas et ne peut pas
être un titre honorifique. Il engage
concrètement et même
dramatiquement toute l’existence du
sujet concerné [6]. » Nous aurons
parfois besoin d’être encouragés,
d’autres fois nous demanderons



conseil pour réussir dans notre effort
d’évangélisation. Mais, dans tous les
cas, nous savons que notre appel est
un don de Dieu. C’est pourquoi nous
lui demandons que l’apostolat
jaillisse de notre cœur comme l’eau
coule de sa source (cf. Jn 4, 14).

Sel, lumière et levain du monde

Pour expliquer à ses disciples la
mission qu’ils allaient accomplir
dans le monde, le Seigneur se servait
souvent de paraboles : « Vous êtes le
sel de la terre… vous êtes la lumière
du monde », leur a-t-il dit un jour (cf.
Mt 5, 13-14). Un autre jour, il leur
parle du levain, bien peu de chose en
soi, mais est capable de faire lever la
pâte (cf. Mt 5, 33). Tels doivent être
les apôtres de Jésus : sel qui réjouit,
lumière qui oriente, levain qui fait
lever la pâte. C’est ainsi que saint
Josémaria a vu lui aussi l’apostolat de
ses filles et de ses fils : « Tu as reçu
l’appel de Dieu pour un chemin



spécifique : être présent à tous les
carrefours du monde, étant toi-même
plongé en Dieu. Être sel, être lumière
du monde. Pour éclairer, donner de
la saveur, faire lever, pour donner la
croissance [7]. »

Comme tant de chrétiens courants,
Les fidèles de l’Opus Dei réalisent
leur apostolat au milieu du monde,
avec naturel et discrétion. Même si
cela a donné lieu à des
incompréhensions, ils ne cherchent 
de facto qu’à transposer dans leur vie
ces paraboles du Seigneur. En effet,
le sel ne se voit pas, s’il est bien dilué
dans les plats, sans former des
grumeaux ; il relève les aliments qui,
autrement, seraient insipides, même
s’ils sont d’une bonne qualité. Il en
est de même du levain : il donne du
volume au pain, sans se faire
remarquer. La lumière, quant à elle,
se place « sur le lampadaire et elle
brille pour tous », toujours « devant
les hommes » (Mt 5, 15-16). Or, elle



n’attire pas l’attention sur elle-même
mais sur ce qu’elle éclaire. Un
chrétien est à l’aise avec les autres, il
en partage les attentes et les projets.
Qui plus est, « nous devons nous
sentir mal à l’aise quand nous ne
sommes pas—sel et lumière du Christ
—au milieu des gens » [8]. En outre,
cette ouverture suppose d’être en
rapport avec ceux qui ne pensent pas
comme nous, en étant prêt à laisser
dans les cœurs l’empreinte de Dieu 
[9], de la manière qu’il nous
suggérera lui-même : parfois en
récitant pour eux une simple prière ;
d’autres fois par un mot ou un geste
aimable…

L’efficacité apostolique d’une vie ne
saurait être comptée. De nombreux
fruits restent dans l’ombre et nous ne
les connaîtrons pas dans cette vie. Ce
que nous pouvons y apporter, c’est le
désir, toujours renouvelé, de vivre
bien unis au Seigneur. « Nous
comporter dans la vie en apôtres : en



mettant partout la lumière de Dieu,
le sel de Dieu. Sans peur, en étant
naturels, et avec une vie intérieure
telle, avec une telle union au
Seigneur que nous éclairions, que
nous évitions la corruption et les
ombres [10] » Dieu rendra fécondes
nos fatigues et nous ne nous
égarerons pas en pensant à notre
fragilité ou aux difficultés externes :
si le lac et trop grand, si les foules
nous comprennent à peine, si nous
commençons à essuyer des critiques,
si le chemin est lourd, si nous
n’arrivons pas à ramer au milieu de
cette tempête…

Poussé par son propre moteur

En revoyant la liste des douze
apôtres, notre attention est attirée
par la diversité de leurs
personnalités, assez marquées. Il en
est de même en pensant aux saintes
et aux saints canonisés par l’Église.
Et à la vie de beaucoup de gens



courants qui suivent le Seigneur dans
un don de soi discret mais constant.
Tous différents, et à la fois tous
apôtres, fidèles, épris du Seigneur.

En nous donnant à Dieu, nous ne
renonçons pas à notre richesse
personnelle ; bien au contraire, parce
que « lorsque le Seigneur pense à
chacun, dans ce qu’il souhaiterait lui
offrir, il pense à lui comme à son ami
personnel. S’il a prévu de t’offrir une
grâce […], ce sera sûrement quelque
chose qui te réjouira au plus profond
de toi et qui t’enthousiasmera plus
que toute chose au monde. Non pas
parce qu’il va te donner un charisme
extraordinaire ou rare, mais parce
qu’il sera juste à ta mesure, à la
mesure de ta vie entière » [11]. C’est
pourquoi celui qui se décide à suivre
le Seigneur perçoit, au fil des ans, à
quel point la grâce accompagnée de
l’effort personnel transforme même
son caractère, de sorte qu’il lui est
plus facile d’aimer et de servir tout le



monde. Ce n’est pas le résultat de
l’imposition volontariste d’un idéal
de perfection, mais, plutôt l’influence
de Jésus-Christ sur la vie de l’apôtre
et la passion qu’il suscite.

Peu de temps après son élection
comme prélat, quelqu’un a demandé
à Mgr Javier Echevarria s’il avait eu
une vie personnelle : « Avez-vous pu
être vous-même ? » Sa réponse est
émouvante : ce sont les propos de
quelqu’un qui regarde sa vie et voit
ce que Dieu en a fait : « Bien sûr que
j’ai eu une vie personnelle. Je
n’aurais jamais rêvé de réaliser ma
vie d’une façon aussi ambitieuse. Si
j’avais vécu à ma manière, j’aurais eu
des horizons autrement plus étroits,
un envol beaucoup plus court […]. En
tant qu’homme de mon temps, en
tant que chrétien et que prêtre, je
suis quelqu’un qui a largement
atteint ses ambitions. Mon cœur s’est
mondialisé, ayant vécu près de deux
hommes (saint Josémaria et le



bienheureux Álvaro) à l’esprit grand,
chrétiennement grand. [12] »

Celui qui est envoyé par le Christ et le
laisse tenir la barre de sa vie ne peut
pas oublier qu’il attend une réponse
profondément libre. Libre, en
premier lieu, de tout égoïsme, de
l’orgueil et de notre désir de briller.
Mais libre aussi pour mettre à son
service tous nos talents, notre
initiative, notre créativité. C’est
pourquoi, saint Josémaria disait qu’«
une des caractéristiques les plus
évidentes de l’esprit de l’Opus Dei est
son amour de la liberté et de la
compréhension » [13].

Cette liberté d’esprit ne consiste pas à
« agir selon ses caprices, en
opposition à toute norme » [14],
comme si tout ce qui ne vient pas de
nous était une imposition dont nous
devrions nous libérer. Il s’agit plutôt
d’agir avec l’esprit qui poussait
Jésus : « Je suis descendu du ciel pour



faire non pas ma volonté, mais la
volonté de Celui qui m’a envoyé » (Jn
6, 38). Si nous considérions
l’apostolat comme une « activité » de
plus, nous risquerions d’être
embarrassés par les indications de
ceux qui coordonnent les initiatives
apostoliques. En revanche, celui qui
se sait envoyé par le Christ se réjouit
de l’aide et de l’impulsion que Dieu
transmet par ses multiples
instruments. Vivre avec liberté
d’esprit, c’est permettre à l’Esprit
Saint de nous conformer et de nous
guider, y compris par l’intermédiaire
de ceux qu’il a placés à nos côtés.

La liberté d’esprit amène à agir «
poussé par son propre moteur »
devant tel ou tel besoin du travail
apostolique. Son propre moteur,
c’est-à-dire non pas avec une
acceptation passive, mais avec la
conviction que le Seigneur nous
demande cela en ce moment, car
c’est cela qui correspond à l’apôtre



que nous sommes. Ainsi, sans
discontinuer, dans les circonstances
banales de notre quotidien, nous
pouvons sentir la brise fraîche de
l’Esprit, qui nous pousse « au large »
(Lc 5, 4) pour poursuivre avec lui la
charmante histoire de l’Amour de
Dieu pour nous.

Si notre mission ne consistait qu’à «
faire de l’apostolat », nous pourrions
la laisser de côté en raison d’un
travail absorbant ou d’une maladie,
ou bien nous pourrions envisager de
prendre des « vacances » dans
l’apostolat. Cependant, « nous
sommes apôtres ! » : c’est notre vie !
C’est pourquoi ce serait un
contresens de sortir dans la rue en
laissant chez soi le zèle
évangélisateur. Certes, la mission
comportera souvent un effort et
exigera de nous du courage pour
surmonter nos peurs. Néanmoins,
ces résistances intérieures ne
devraient pas nous inquiéter, parce



que, dans le cœur de ceux qui lui
sont dociles, l’Esprit Saint fait grandir
une spontanéité authentique et une
créativité apostolique : au fur et à
mesure que nous nous identifions
avec notre mission, tout devient
occasion d’apostolat.

Nous prenons conscience « d’être
dans un poste avancé, comme une
sentinelle » [15], ce qui nous amène à
demeurer dans une « veille d’amour
intense, sans dormir, en travaillant
avec effort » [16]. Une veille fondée
sur l’amour, sans anxiété ni
nervosité. Notre mission nous
captive, nous rend heureux et
répand autour de nous du bonheur.
Nous travaillons dans la vigne du
Seigneur et nous sommes sûrs que
notre travail est le sien. Si un certain
manque de paix ou une tension
excessive s’infiltrait un jour dans
notre âme, le moment serait venu de
s’approcher de lui pour lui dire : c’est
pour toi que je travaille, aide-moi à



travailler avec calme, convaincu que
c’est toi qui fais tout.

Lumière divine qui réchauffe

Lorsque dans la parabole des invités
à la noce le père de famille découvre
que certains invités se sont excusés,
il ordonne à son serviteur d’amener
« les pauvres, les estropiés, les
aveugles et les boiteux » (Lc 14, 21).
La salle s’en trouve assez remplie
mais il reste encore des places libres.
Il dit alors à son serviteur : « Va sur
les routes et dans les sentiers, et fais
entrer les gens de force, afin que ma
maison soit remplie » (Lc 14, 23). «
Fais entrer de force », compelle
intrare ; l’intensité de son désir en
arrive à ce point-là.

L’ordre est péremptoire, parce que
l’appel au salut est universel. Saint
Josémaria l’entendait de la manière
suivante : « Ce n’est pas une
impulsion matérielle, mais une
abondance de lumière, de doctrine ;



le stimulant spirituel de votre prière
et de votre travail, qui est un
témoignage authentique de la
doctrine ; l’accumulation de
sacrifices, que vous savez offrir ; le
sourire, qui vous vient aux lèvres,
parce que vous êtes enfants de Dieu :
filiation qui vous remplit d’un
bonheur serein — bien que parfois
les contradictions ne manquent pas
dans votre vie —, que les autres
voient et vous envient. Ajoutez à tout
cela votre élégance et votre
sympathie humaine, et nous aurons
le contenu du compelle intrare [17]. »
Il ne s’agit donc pas de contraindre
qui que ce soit : c’est une
combinaison, inédite à chaque fois,
de prière et d’amitié, de témoignage
et de sacrifice généreux… une joie
partagée, une sympathie qui invite
dans la liberté.

Dieu agit « par attraction » [18],
encourageant les âmes par la joie et
le charme de la vie des chrétiens.



C’est pourquoi l’apostolat est un
débordement d’amour. Un cœur
sachant aimer sait attirer : « Nous
aimons tous avec notre cœur, disait
saint Josémaria. C’est pourquoi je
demande pour tous un grand cœur :
si nous aimons les âmes, nous les
attirerons [19]. » En effet, rien
n’attire autant que l’amour
authentique, spécialement à une
époque où beaucoup n’ont pas connu
la chaleur de l’Amour de Dieu.
L’amitié vraie est de facto « la
manière de faire de l’apostolat que
saint Josémaria avait découverte
dans les récits évangéliques » [20].
Philippe a attiré Barthélemy ; André,
Pierre. Et ceux qui ont amené jusqu’à
Jésus le paralytique cloué sur sa
civière étaient certainement de bons
amis.

« Chez un chrétien, chez un enfant de
Dieu, l’amitié et la charité ne font
qu’un : une lumière divine qui
communique sa chaleur » [21].Avoir



des amis exige assiduité, contact
personnel ; exemple et loyauté
sincère ; disposition à aider et à se
soutenir mutuellement ; écoute et
empathie ; capacité de prendre en
charge les besoins de l’autre. L’amitié
n’est pas un instrument pour
l’apostolat, c’est l’apostolat qui, dans
son noyau, est amitié : gratuité, envie
de partager la vie avec les autres.
Bien entendu, nous souhaitons que
nos amis s’approchent du Seigneur
mais nous acceptons que cela
n’arrive qu’au moment et selon les
modalités voulus par Dieu. Qu’un
apôtre cherche à avoir de bons
résultats dans son travail et
reconnaisse la valeur du rapport
entre ses efforts et l’influence qu’il
exerce sur les autres est logique ; il
ne doit toutefois jamais oublier que
les apôtres ont suivi Jésus même
lorsque presque tous l’ont quitté (cf.
Jn 6, 66-69) ; les fruits devaient venir
plus tard (cf. Ac 2, 37-41).



Un jour, un jeune a demandé à saint
Josémaria : « Père, que devons-nous
faire pour que beaucoup de gens
sifflent [22] ? » Il lui a répondu du tac
au tac : « Beaucoup de prière, amitié
loyale et respect de leur liberté. » La
réponse n’a pas satisfait le jeune qui
a ajouté : « N’est-ce pas y aller trop
lentement, Père ? » « Pas du tout,
parce que la vocation est
surnaturelle », lui a-t-il répondu, en
appuyant sur chaque syllabe. « Il a
suffi d’une seconde pour que Saul
devienne Paul. Après trois jours de
prière il est devenu un apôtre
passionné de Jésus-Christ » [23].

C’est Dieu qui appelle et l’Esprit Saint
qui secoue le cœur. L’apôtre
accompagne ses amis par sa prière et
son sacrifice, sans s’impatienter si
ses suggestions reçoivent un « non »
pour réponse, sans se fâcher si
quelqu’un ne se laisse pas aider. Un
vrai ami fait preuve de force d’âme
pour aider à grandir et évite souvent



les reproches devant les décisions
d’autrui ; il saitse taire et « revenir à
la charge » d’une autre manière
quand cela est nécessaire, sans être
trop insistant, sans faire de
reproche : en faisant confiance à ce
que chacun et chacune a de meilleur.
Dieu agit de la sorte et veut que ses
enfants en fassent autant.

Sans ennuyer personne, le sourire
aux lèvres, nous pourrons glisser
quelques mots dans l’oreille de l’ami,
comme le Seigneur le faisait. Et nous
maintiendrons vivant, sans
discontinuer, le désir que beaucoup
le connaissent : « Toi et moi, enfants
de Dieu, lorsque nous voyons les
gens nous devons penser aux âmes :
voici une âme, devons-nous nous
dire, qu’il faut aider ; une âme qu’il
faut comprendre ; une âme avec
laquelle il faut être en bonne
entente ; une âme qu’il faut
sauver[24]. »



José Manuel Antuña

[1]. Saint Josémaria, Forge, n° 356.

[2]. Saint Josémaria, Lettre 9 janvier
1932, n° 9.

[3]. F. Ocariz, Lettre, 14 février 2017,
n° 9.

[4]. Instruction, 19 mars 1934, n° 27
(les mots en italique sont dans
l’original), cité dans Chemin, édition
historico-critique, note au n° 942.

[5]. Missel romain, Prière
eucharistique III.

[6]. Benoît XVI, Audience, 10
septembre 2008.

[7]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, avril 1955, dans 
Obras 1956, XI, p. 9 (AGP,
Bibliothèque, P03).



[8]. Saint Josémaria, Seul à seul avec
Dieu, n° 273 (AGP, Bibliothèque, P10).

[9]. Cf. D. Javier, Homélie, 5
septembre 2010 (Romana, n° 51,
Juillet-Décembre 2010, p. 339)

[10].Saint Josémaria, Forge, n° 969.

[11]. Pape François, Exhort. ap. 
Christus vivit, 25 mars 2019, n° 288.

[12]. Entretien de P. Urbano avec D.
Javier, Época, 20 avril 1994, cité dans
A. Sánchez Leo, En la tierra como en
el cielo, Madrid, Rialp 2019, pp.
349-350

[13]. Saint Josémaria, Lettre, 31 mai
1954, n° 22.

[14]. F. Ocariz, Lettre 9 janvier 2018,
n° 5.

[15]. Saint Josémaria, Lettre 31 mai
1954, n° 16.

[16]. Ibid.



[17]. Saint Josémaria, Lettre 24
octobre 1942, n° 9 ; cf. Amis de Dieu,
n° 37.

[18]. Benoît XVI, Homélie, 13 mai
2007 ; pape François, Homélie, 3 mai
2018.

[19]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion familiale, 10 mai
1967, dans Crónica 1967, p. 605 (AGP,
Bibliothèque P01).

[20]. F. Ocariz, Lettre, 14 février 2017,
n° 9.

[21]. Forge, n° 565.

[22]. Dans le langage familier du
Madrid du milieu du siècle dernier, «
siffler » signifiait tourner à plein
régime. Saint Josémaria utilisait ce
terme pour évoquer la demande
d’admission de quelqu’un dans
l’Opus Dei. Depuis, le terme est resté
dans l’Œuvre en tant qu’expression
familière.



[23]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille, 24
avril 1967, dans Crónica 1967, p. 506
(AGP, Bibliothèque, P01).

[24]. Saint Josémaria, Méditation, 25
février 1963, dans Crónica 1964, IX,
p. 69 (AGP, Bibliothèque, P01)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/vocation-10-nous-
sommes-des-apotres/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/vocation-10-nous-sommes-des-apotres/
https://opusdei.org/fr/article/vocation-10-nous-sommes-des-apotres/
https://opusdei.org/fr/article/vocation-10-nous-sommes-des-apotres/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (X) : Nous sommes des apôtres !

