
opusdei.org

Vie de Marie (XV) :
Au pied de la Croix
de Jésus

« Au pied de la Croix de Jésus se
tenaient sa Mère, la sœur de sa
Mère Marie Cléophas et Marie-
Madeleine ». C’est ainsi que
l’Évangile décrit la scène dont il
est question dans ce chapitre de
la Vie de Marie.

15/11/2023

Près de trois ans se sont écoulés
depuis le premier miracle de Jésus, à
Cana, en Galilée. Pendant ce laps de



temps, c’est à peine si l’Évangile nous
parle de la très Sainte Vierge. Peut-
être à d’autres occasions a-t-elle fait
partie du groupe de femmes qui
accompagnaient le Seigneur dans ses
déplacements ( cf.Lc 8, 1-3). Pourtant
les évangélistes ne signalent sa
présence physique qu’une seule fois :
lorsque , en compagnie d’autres
personnes de sa famille qui viennent
voir Jésus, dans l’impossibilité
d’entrer dans la maison où il résidait
en raison de la foule, ils le font
appeler. La réponse du Seigneur est
éloquente : Qui est ma mère, et qui
sont mes frères ? Et regardant ceux
qui étaient assis autour de Lui, il dit :
voici ma mère et mes frères : celui qui
fait la volonté de Dieu, celui-là est
mon frère et ma sœur et ma mère (Mc
3 , 33-35). C’était le plus grand éloge
de la Vierge, la créature qui mieux
que quiconque a su faire la volonté
du Père céleste.



Le silence des Évangiles laisse
supposer comme l’explique le Pape
Jean-Paul II dans une de ses
catéchèses mariales que d’ordinaire
la Vierge n’accompagnait pas le
Christ lors de ses voyages en
Palestine : elle le suivait de loin, bien
que constamment unie
spirituellement à Lui, dans une
proximité beaucoup plus grande que
celle des disciples et des saintes
femmes. De toutes façons, Jean
montre qu’elle se trouvait à
Jérusalem pendant la dernière Pâque
du Seigneur. Peut-être s’est-elle
rendue à la Ville Sainte pour d’autres
fêtes semblables ; mais l’évangéliste
ne le signale expressément que cette
fois, et il le fait dans le contexte du
Sacrifice rédempteur. Au pied de la
Croix de Jésus se tenaient sa Mère
écrit-il , la sœur de sa Mère, Marie
Cléophas, et Marie-Madeleine (Jn 19,
25). Immédiatement il nous rapporte
les paroles que le Seigneur adresse à
sa Mère et à lui-même, qui se



trouvait là lui aussi ; paroles qui ont
un sens profond.

Il serait très réducteur de
comprendre ces paroles du Christ, au
moment suprême de la Rédemption,
comme une simple préoccupation,
pour ainsi dire, familiale : celle du fils
qui charge quelqu’un de prendre
soin de sa mère. Nous nous trouvons
devant l’un des faits les plus
importants pour comprendre le rôle
de la Vierge dans l’œuvre du salut.
Déjà à Cana, Jésus avait clairement
laissé entendre que la mission
maternelle de Marie à Nazareth,
pendant les années de vie cachée,
allait se prolonger dans la nouvelle
famille de l’Église. Les récentes
études mariologiques mettent en
relief- le Magistère ordinaire de
l’Église l’a recueilli – que nous
sommes devant une « scène de
révélation » typique du quatrième
évangile, l’évangile des signes par
antonomase. Jésus regarde sa Mère,



s’adresse à elle en l’appelant Femme,
comme à Cana et, montrant le
disciple aimé, dit :Femme, voici ton
fils (Jn 19, 26). Puis, regardant Jean, il
ajoute : voici ta Mère (Jn 19, 27).

Il n’appelle ni la Vierge ni Jean par
leur nom. Marie est la nouvelle Ève
qui, en union avec le nouvel Adam et
soumise à Lui, est appelée à exercer
sa médiation maternelle dans
l’œuvre de la rédemption. Et
l’évangéliste se trouve là en qualité
de disciple fidèle, comme
représentant de tous ceux qui
allaient croire en Jésus-Christ jusqu’à
la fin des siècles. Les paroles du
Seigneur -paroles de Dieu et, par
conséquent, paroles créatrices
comme celles du commencement du
monde- réalisent ce qu’elles
signifient. A partir de ce moment,
Marie devient Mère de tous ceux qui
viendront à l’Église : Mater Ecclesioe
comme l’a appelée Paul VI en
concluant le Concile Vatican II. Ses



entrailles ont porté du fruit dans une
nouvelle maternité : spirituelle mais
authentique ; et douloureuse, parce
qu’à ce moment s’accomplissait à la
lettre la prophétie du vieillard
Siméon : une épée te transpercera
l’âme (Lc 2, 35).

Dans le cœur du disciple aussi, à ce
même moment, la conscience d’une
filiation faisait son chemin, -vraie,
réelle - filiation qui le faisait frère de
Jésus et fils de la propre Mère de ce
dernier. C’est pourquoi il ajoute : et à
partir de ce moment, le disciple la prit
chez lui (Jn 19 , 27) ; c’est-à-dire qu’il
l’a introduite dans son espace de vie
intérieure, il l’a accueillie - comme sa
vraie Mère – parmi ses biens les plus
précieux. A partir de cet instant, et
jusqu’au moment de la Dormition de
la très Sainte Vierge, Jean ne l’a
jamais quittée.

Ce n’est qu’après avoir confié le
disciple à sa Mère, et sa Mère au



disciple que Jésus a pu dire que tout
est consommé, comme le rapporte
expressément Jean. Puis, après avoir
dit qu’il avait soif -soif d’âmes - , afin
que fût accomplie l’Écriture, Jésus
s’écria d’une voix forte : 
consummatum est !, tout est
accompli. Et inclinant la tête, il rendit
l’esprit (Jn 19, 30).

LA VOIX DU MAGISTÈRE

« Dans la vie publique de Jésus, sa
Mère apparaît de façon révélatrice
dès le début, lorsque aux noces de
Cana en Galilée, touchée de pitié, elle
a obtenu par son intercession le
début des miracles de Jésus le Messie
(cf. Jn 2, 1-11). Tout au long de sa
prédication, elle a accueilli les
paroles par lesquelles le Fils, mettant
le Royaume au-dessus des
considérations et des liens de la chair
et du sang, proclamait bienheureux
(cf. Mc 3, 35 ; Lc 11, 27-28) ceux qui
écoutent et observent la parole de



Dieu, comme elle-même le faisait
fidèlement (Cf. Lc 2, 19 et 51). De
cette façon la très Sainte Vierge
Marie elle aussi a avancé dans son
pèlerinage de la foi, et elle a
maintenu fidèlement son union avec
son Fils jusqu’à la croix au pied de
laquelle, non sans dessein divin, elle
est restée debout (cf. Jn 19, 25),
souffrant profondément avec son Fils
unique et s’associant avec son coeur
de mère à son sacrifice, consentant
avec amour à l’immolation de la
victime qu’elle-même avait
engendrée ; et, finalement, Jésus lui-
même, agonisant sur la croix, l’a
donnée pour mère au disciple par ces
mots : Femme, voici ton fils (cf. Jn 19,
26-27) ».

Concile Vatican II (XXe siècle).
Constitution dogmatique Lumen
gentium, n.58.

*****



« Le fait que la Vierge « se tienne
debout » au pied de la Croix rappelle
son inébranlable fermeté et son
extraordinaire courage devant les
souffrances. Dans le drame du
Calvaire, c’est la foi qui soutient
Marie, foi qui s’est fortifiée pendant
les évènements de son existence et,
surtout, pendant la vie publique de
Jésus. Le Concile rappelle que « la
bienheureuse Vierge Marie avança
dans son pèlerinage de foi, gardant
fidèlement l’union avec son Fils
jusqu’à la Croix » (Lumen gentium,
58).

»Aux cruelles insultes proférées
contre le Messie crucifié, elle, qui
partageait ses dispositions intimes,
répond par l’indulgence et le pardon,
en s’ associant à la supplique qu’il
adresse à son Père : « Pardonne-leur,
ils ne savent pas ce qu’ils font » (Lc
23, 34). Partageant le sentiment
d’abandon à la volonté du Père, que
Jésus exprime dans ses dernières



paroles sur la Croix : « Père, entre tes
mains je remets mon esprit » (Lc 23,
46), elle donne de la sorte, comme
l’observe le Concile, un
consentement d’amour « à
l’immolation de son Fils comme
victime » (Lumen gentium, 58) ». (…)

« Quel sens a cette singulière
coopération sur le plan du salut ? Il
faut le chercher dans une intention
particulière de Dieu envers la Mère
du Rédempteur, que Jésus appelle «
femme » en deux occasions
solennelles, à savoir à Cana et au
pied de la croix (cf. Jn 2, 4 ; 19, 26).
Marie est associée à l’œuvre
salvifique en tant que femme. Le
Seigneur, qui a créé l’homme « mâle
et femelle » (cf.Gn 1, 27), a voulu
placer dans la Rédemption aussi la
nouvelle Ève à côté du nouvel Adam.
Le couple des premiers parents avait
pris le chemin du péché ; un nouveau
couple, le Fils de Dieu avec la
collaboration de sa Mère, allait



rendre au genre humain sa dignité
originelle.

»Marie, nouvelle Ève, devient ainsi
l’icône parfaite de l’Église. Dans le
dessein divin, elle représente au pied
de la croix l’humanité rachetée qui,
par besoin de salut, peut contribuer
au développement de l’œuvre
salvifique ».

(…)

« Après avoir rappelé la présence de
Marie et des autres femmes au pied
de la Croix du Seigneur, Saint Jean
ajoute : « Jésus, voyant sa Mère et
près d’Elle le disciple qu’il aimait, dit
à sa Mère : « Femme, voici ton fils
» (Jn 19, 26-27).

»Ces paroles, particulièrement
émouvantes, constituent une « scène
de révélation » ; elles révèlent les
sentiments profonds du Christ lors
de son agonie et contiennent une
grande richesse de sens pour la foi et



la spiritualité chrétienne. En effet, le
Messie crucifié, à la fin de sa vie
terrestre, en s’adressant à sa Mère et
au disciple qu’il aimait, établit des
relations nouvelles d’amour entre
Marie et les chrétiens.

»Ces paroles, interprétées parfois
uniquement comme une
manifestation de la piété filiale de
Jésus à l’égard de sa Mère, désormais
confiée au disciple préféré, vont
beaucoup plus loin que la nécessité
contingente de résoudre un
problème familial. En effet, l’examen
attentif du texte, confirmé par
l’interprétation de nombreux Pères
et par le sentiment ecclésial
commun, avec cette double
transmission de Jésus, nous place
devant l’un des faits les plus
importants pour comprendre le rôle
de la Vierge dans l’économie du
salut.



»En réalité, les paroles de Jésus
agonisant révèlent que sa principale
intention n’est pas de confier sa Mère
à Jean mais de remettre le disciple à
Marie, en lui confiant une nouvelle
mission maternelle. De plus, le terme
« femme », qu’il a déjà utilisé aux
noces de Cana pour amener Marie à
une nouvelle dimension de sa
mission de Mère, montre que les
paroles du Sauveur ne sont pas le
fruit d’un simple sentiment
d’affection filiale, mais qu’il veut se
situer dans un plan plus élevé (…).
Elles prennent leur sens le plus
authentique dans le cadre de la
mission salvifique. Prononcées au
moment du sacrifice rédempteur,
cette circonstance leur confère leur
valeur la plus élevée.

En effet, l’évangéliste, après les
paroles de Jésus à sa Mère, ajoute
une précision significative : « Jésus
sachant que tout était accompli »(Jn
19, 28), comme s’il voulait souligner



que l’accomplissement de son
sacrifice avait été de confier sa Mère
à Jean et, en lui, tous les hommes,
dont elle devient la Mère dans
l’œuvre du salut ».

Jean-Paul II (XXe siècle). Discours lors
des audiences générales des 2, 9 et 23
avril 1997.

*****

« En étant totalement avec Dieu, cette
Femme est très proche de nous et
nous aide comme Mère et comme
sœur. La place unique et
irremplaçable qu’occupe Marie dans
la communauté des croyants dérive
aussi de cette vocation fondamentale
d’être la Mère du Rédempteur. Et
précisément en tant que telle, Marie
est aussi la Mère du Corps Mystique
du Christ, qui est l’Église. C’est
pourquoi, justement, pendant le
Concile Vatican II, le 21 novembre
1964, Paul VI a attribué



solennellement à Marie le titre de «
Mère de l’Église ».

»C’est précisément parce qu’elle est
la Mère de l’Église que la Vierge est
aussi Mère de chacun de nous, qui
sommes membres du Corps mystique
du Christ. Depuis la croix, Jésus a
confié à sa Mère chacun de ses
disciples et, en même temps, il a
confié chacun de ses disciples à
l’amour de sa Mère. L’évangéliste
Saint Jean conclut son récit bref et
éloquent par ces paroles : « Et dès cet
instant, le disciple la prit chez lui
» (Jn 19, 27) (…). Il l’accueille dans sa
propre réalité, dans son être propre.
De la sorte elle fait partie de sa vie et
les deux vies n’en font plus qu’une.
Cette acceptation dans sa propre vie,
c’est le testament du Seigneur. Par
conséquent, au moment suprême de
l’accomplissement de la mission
messianique, Jésus laisse chacun de
ses disciples , comme un héritage



précieux, à sa propre Mère, la Vierge
Marie ».

Benoît XVI (XXe siècle). Discours lors
de l’audience générale, 2-I-2008.

*****

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE
ET DES AUTEURS ANCIENS

« Il faut avoir l’audace de dire que,
parmi toutes les Écritures, les
premières sont les Évangiles et que
parmi les Évangiles les prémices
correspondent à l’Évangile de Jean.
Nul ne peut comprendre son sens
profond s’il ne s’est pas penché sur la
poitrine de Jésus et s’il n’a pas reçu
de Lui Marie pour sa Mère. C’est ce
que doit être quiconque voudra être
un autre Jean, de façon que Jésus
puisse déclarer de lui qu’il est Jésus,
comme il l’a dit de Jean. En effet, si
en accord avec ceux qui ont parlé
saintement d’Elle, Marie n’a pas eu
d’autre fils que Jésus, et que Jésus dit



à sa Mère : « Voici ton Fils », c’est
comme s’il disait : « voici ton fils,
Jésus, que tu as mis au monde ». En
effet, quiconque est parfait ne vit
plus pour lui-même, c’est le Christ
qui vit en lui ; et si le Christ vit en lui,
c’est de lui que Jésus dit à Marie : «
Voici ton fils, le Christ ».

Origène (IIIe siècle). Commentaire de
l’Évangile de Saint Jean, I, 4 (SC 120,
70-72).

«Jésus voyant sa Mère et le disciple
qu’il aimait debout, dit à sa Mère : «
Femme, voici ton fils » : puis il dit au
disciple : « Voici ta mère ». Et à partir
de cette heure le disciple la prit chez
lui. Cette heure c’est elle dont il a dit à
sa Mère, quand il allait changer l’eau
en vin : Femme, qu’y-a-t-il entre toi et
moi ? Mon heure n’est pas encore
venue (Jn 2, 4) . Il avait prédit cette
heure, qui n’était pas encore venue ;
cette heure où sur le point de mourir,
il allait reconnaître Celle qui l’avait



fait naître à cette vie mortelle.
Lorsqu’il faisait encore des
merveilles, il rejetait sa mère comme
une inconnue non de sa divinité mais
de sa faiblesse ; mais aujourd’hui, au
milieu des souffrances humaines, il
revient avec une affection filiale vers
celle de qui il a pris chair humaine.
Alors celui qui avait créé Marie
brillait par son pouvoir ; maintenant
Celui à qui Marie avait donné le jour
était pendu à la croix.

Saint Augustin (IVe-Ve siècle). Exposés
sur les Psaumes, 119, 1.

*****

LA VOIX DES SAINTS ET DES
AUTEURS SPIRITUELS

« Trois choses sont réunies dans le
sacrifice du Sauveur et constituent sa
perfection. Ce sont en premier lieu
les souffrances qui ont littéralement
brisé son humanité ; en second lieu,
la résignation avec laquelle il s’est



humblement soumis à la Volonté de
son Père, en s’offrant à Lui, et en
troisième lieu la fécondité par
laquelle il nous engendre dans la
grâce et nous donne la vie en
mourant. Il souffre comme la victime
qui doit être détruite et meurtrie, il
se soumet comme le prêtre qui doit
sacrifier volontairement : voluntarie
sacrificabo tibi ( Sal 53/54, 8) ;
finalement, il nous engendre au
moyen de la souffrance, comme Père
d’un nouveau peuple à qui il donne
le jour par ses blessures ; ce sont là
les trois choses sublimes que le Fils
de Dieu réalise sur la Croix.

» Marie est près de la Croix ; de quels
yeux elle contemple son Fils couvert
de sang, de blessures, qui ne
ressemble plus à un homme. Cette
vision cause sa mort ; si elle s’
approche de l’autel, c’est parce
qu’elle veut être immolée et là, en
effet, elle ressent le coup d’épée qui ,
selon la prophétie de Siméon, devait



ouvrir son cœur de mère par de si
cruelles blessures.

»A-t-elle été anéantie par la douleur,
jetée à terre évanouie ? Au
contraire : stabat iuxta crucem ( Jn
19, 25) : elle était debout près de la
Croix. Non ; l’épée qui a traversé son
cœur n’a pas pu diminuer ses forces :
constance et affliction vont de pair et
sa constance atteste par sa fermeté
qu’elle n’était pas moins soumise
qu’affligée.

»Que reste-t-il donc, chrétien, si ce
n’est que son Fils bien-aimé, qui lui a
fait partager ses souffrances et imiter
sa résignation, lui communique aussi
sa fécondité ? Dans cette pensée,
Jésus lui donne Saint Jean pour fils :
Mulier, ecce filius tuus (Jn 19, 26).
Femme -dit – il-, voici ton fils. Oh
femme qui souffrez avec moi, soyez
aussi efficace avec moi, soyez la Mère
de mes enfants, je vous les confie
sans réserve, en la personne de ce



disciple unique ; je les engendre par
mes douleurs ; vous goûtez à
l’amertume, vous aurez aussi son
efficacité, et votre affliction vous
rendra féconde ».

J.B. Bossuet (XVIIe siècle). Sermon sur
la compassion de la Vierge.

« Vraiment, oh Mère bienheureuse,
une épée a transpercé ton âme : elle
ne pouvait pas pénétrer le corps de
ton Fils sans la transpercer. Après la
mort de ton Jésus ( à tous, sans doute,
mais spécialement à toi) la lance
cruelle qui avait ouvert son côté n’a
pas atteint son âme mais elle a
certainement transpercé la tienne.
Son âme n’était déjà plus là, mais la
tienne ne pouvait quitter ces lieux.
Ton âme a donc été traversée par la
force de la douleur, pour que, non
sans raison, nous te proclamions plus
que martyre, puisqu’en toi l’effet de
la compassion a été beaucoup plus



fort que n’aurait été le sens de la
passion.

»Peut-être que pour toi cette parole
qui a vraiment traversé ton âme
pour la séparer de l’esprit ne fut
qu’une épée ? Femme, voici ton Fils
(Jn 19, 26). Quel troc ! On vous donne
Jean à la place de Jésus, le serviteur à
la place du Seigneur, le disciple au
lieu du Maître, le fils de Zébédée au
lieu du Fils de Dieu, juste un homme
à la place du vrai Dieu. Comment ton
âme aimante ne serait-elle pas trans
percée en entendant ces paroles ,
alors que leur seul souvenir brise nos
cœurs, même s’ils sont de pierre et
de fer ?

» Ne vous étonnez pas, mes frères, de
ce que Marie soit appelée martyre
dans l’âme. Qu’il s’étonne, celui qui
oublie que Saint Paul compte parmi
les plus grands crimes des païens le
fait d’avoir vécu sans affection (cf Rm
1, 31). Cela est resté loin du cœur de



Marie, puisse-t-il en être de même
pour ses humbles serviteurs

»Quelqu’un me demandera peut-
être : mais n’a-t-elle pas su par
anticipation que son Fils allait
mourir ? Sans aucun doute. Et ne
s’attendait-elle pas à ce qu’il
ressuscite immédiatement après?
Avec la plus grande confiance. Et
malgré tout, a-t-elle souffert de le
voir crucifié ? Elle a souffert, certes,
énormément . Pour le reste, qui es-tu,
mon frère, et quelle sagesse est la
tienne pour que tu admires plus
Marie compatissante que Jésus
souffrant ? Lui, il a pu mourir dans
son corps, mais Marie , n’a-t-elle pas
pu mourir aussi dans son cœur ? Cela
a créé une charité supérieure à toute
autre charité ; et cela a aussi créé une
charité qui, après celle-ci, n’a pas eu
d’égal ».



Saint Bernard (XIIe siècle). Sermon de
l’octave précédant l’Assomption,
14-15.

*****

« Parce que Marie est Mère, sa
dévotion nous apprend à être des
enfants : à aimer vraiment , sans
mesure ; à être simples, sans ces
complications qui naissent de
l’égoïsme de ne penser qu’à nous-
même, à être joyeux, en sachant que
rien ne peut détruire notre
espérance. Le début du chemin qui
mène à la folie de l’amour de Dieu est
un amour confiant envers la très
Sainte Vierge Marie. C’est ce que j’ai
écrit, il y a bien des années, dans le
prologue aux commentaires du saint
rosaire, et depuis lors, j’ai vérifié de
nombreuses fois la véracité de ces
paroles. Je ne vais pas faire ici un
long raisonnement, dans le but de
commenter cette idée : je vous invite
plutôt à en faire l’expérience, à la



découvrir par vous-mêmes, en
traitant Marie avec amour, en lui
ouvrant votre cœur, en lui confiant
vos peines et vos joies, en lui
demandant de vous aider à connaître
Jésus et à le suivre ».

Saint Josémaria (XXe siècle). C’est le
Christ qui passe, n.143.

*****

LA VOIX DES POÈTES

La pieuse Mère était en pleurs

debout au pied de la Croix,

tandis qu’on y pendait son Fils ;

son âme triste et gémissante

douloureuse et transpercée

d’un glaive féroce.

Quelle tristesse, quelle affliction

pour la Mère bénie



pleine de tourments

quand elle contemplait avec tristesse
et regardait avec douleur le supplice
de son Fils bien-aimé !

Et quel homme ne pleurerait pas

en voyant la Mère du Christ

dans une telle affliction ?

Et comment ne pas être pas triste,
pieuse Marie, en vous voyant

souffrir autant ?

La douce Mère a vu son Fils si affligé

par les péchés du monde :

et l’agonie du Fils bien aimé,

abandonné de tous

rendant l’esprit à son Père.

Oh Mère, source d’amour,



daignez me faire éprouver vos
souffrances

pour que je pleure avec vous !

Faites que par mon Christ bien aimé

mon cœur embrasé vive en Lui plus
qu’en moi !

Et pour m’aider à l’aimer qu’il
imprime en mon cœur les plaies qu’il
a reçues.

Partagez avec moi, Madame,

celles qu’il a reçues à cause de moi.

Faites-moi pleurer avec vous

et compatir vraiment à ses peines
tous les jours de ma vie. Car je désire
accompagner jusqu’à la Croix où je le
vois

votre cœur plein de compassion.

Vierge entre les vierges saintes,



que je pleure avec tant d’angoisse

que les larmes me soient douces.

Que sa Passion et sa mort soient
toujours en mon âme

pour que je vois toujours ses
tourments

Faites que je sois plein d’amour pour
sa Croix, qu’elle soit ma vie et ma
demeure,

signe de mon amour et de ma foi;

afin qu’elle m’enflamme et me
consume

et qu’avec vous il me défende au jour
du Jugement.

Faites que la mort du Christ me
protège

quand ma vie et mon âme en seront
à leur fin.



Afin que, mon corps apaisé, mon
âme puisse aller

vers sa gloire éternelle, Amen.

Lope de Vega (XVIe-XVIIe siècle).
Traduction de l’hymne Stabat Mater,
soliloques amoureux d’une âme à
Dieu.

Lope de Vega (XVIe-XVIIe siècle).
Traduction de l’hymne Stabat Mater,
soliloques amoureux d’une âme à
Dieu.

*****

Mère lui dit Jean 

je croyais impossible de t’aimer
davantage 

mais maintenant que je viens de
naître 

maintenant que j’ai commencé à me
multiplier en tant de millions 



maintenant je vois que notre amour
commence à se perdre dans l’infini 

dans l’Église Catholique qui se fond
désormais 

dans l’infini sous la forme de la
Jérusalem céleste.

José Miguel Ibáñez Langlois(XXe-XXIe
siècles). Livre de la Passion, VII, 9.

J.A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/vie-de-marie-xv-
pres-de-la-croix-de-jesus/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/vie-de-marie-xv-pres-de-la-croix-de-jesus/
https://opusdei.org/fr/article/vie-de-marie-xv-pres-de-la-croix-de-jesus/
https://opusdei.org/fr/article/vie-de-marie-xv-pres-de-la-croix-de-jesus/

	Vie de Marie (XV) : Au pied de la Croix de Jésus

