
opusdei.org

Une société
démocratique doit
reconnaître les
droits de la femme

« En vertu des dons naturels qui
sont les siens, la femme peut
beaucoup enrichir la vie civile
». Ce sont des réflexions du
bienheureux Josémaria sur
l’intervention de la femme dans
la vie sociale que recueille dans
cet article la journaliste
Covadonga O’Shea.

18/01/2002



J’ai changé le format de la page parce
que je cède la parole à un grand
personnage de notre temps, un
Espagnol universel, Josémaria
Escriva de Balaguer, dont on
célébrera l’anniversaire le prochain
9 janvier. Avec mes études de
journalisme récemment terminées,
j’ai pu le connaître à Molinoviejo,
une maison aux approches de la
Sierra de Guadarrama. Un groupe
d’étudiantes y suivait un cours de
philosophie. Entre deux activités,
elles se réunissaient auprès de Mgr
Escriva. Cela m’intéressait de
l’écouter.

Je fus frappée par sa façon d’exposer
à un groupe de jeunes femmes ce que
la société attendait d’elles, en leur
ouvrant des horizons professionnels
et humains insoupçonnés, pas du
tout courants en ce temps-là. Ce jour-
là, je n’ai pas noté ses paroles, mais
est restée gravée dans mon esprit la
force avec laquelle il les encourageait



à participer à la vie de la société,
aussi bien dans famille qu’à partir de
diverses professions, un sujet qui
allait devenir tellement brûlant dans
les années à venir. Peu après, j’ai
trouvé un de ses textes qui résume
assez bien ce que j’ai entendu à cette
occasion-là. « La femme est appelée à
apporter à la famille et à la société
civile quelque chose de
caractéristique, qui lui est propre et
qu’elle seule peut donner : sa
tendresse délicate, sa générosité
inlassable, son amour du concret,
son esprit fin, sa capacité d’intuition,
sa piété profonde et simple, sa
ténacité… La féminité n’est pas
authentique », en vient-il à dire, « si
elle ne perçoit pas la beauté de cet
apport irremplaçable et ne
l’incorpore pas dans sa vie ».

Peu d’années après, le 8 octobre
1967, sur le campus de l’Université
de Navarre, encore en construction,
je l’ai écouté à nouveau dans une



homélie à laquelle on a donné le titre
très juste d’ « Aimer le monde
passionnément ». En cette occasion-
là, il brossait la manière de réussir
l’objectif, pas du tout facile, d’une vie
conjugale, pleinement vécue, qui est
transformée en chemin de sainteté à
travers le chemin des choses
ordinaires, l’un des axes du message
de l’Opus Dei qu’il avait fondé le 2
octobre 1928 : « Le secret du bonheur
conjugal se trouve dans ce qui est
quotidien et non dans les rêveries. Il
se trouve dans la joie cachée
procurée par le retour au foyer, dans
les relations tendres avec les enfants,
dans le travail de tous les jours où
collabore l’ensemble de la famille,
dans la bonne humeur devant les
difficultés qu’il faut affronter avec
un esprit sportif, dans le fait de
profiter aussi de tous les progrès que
nous offre la civilisation pour rendre
la maison plus agréable, la vie plus
simple, la formation plus efficace ».



J’étais alors vice-directrice de cette
même revue, TELVA, qui venait de
paraître sur le marché avec un grand
succès. À la rédaction arrivaient
nombre de lettres et de suggestions
pour que nous n’omettions pas
d’aborder dans les articles et les
reportages les questions qui étaient
dans l’air du temps sur la
responsabilité de la femme, ses
possibilités d’agir dans la société, le
sujet des enfants et de leur éducation
ou encore l’indissolubilité du
mariage.

Nous arrivons ainsi à l’année 1968.
Une année qui est restée dans les
annales de l’histoire à cause des
remous dans le monde universitaire,
commencés avec la révolution de
Mai en France, laquelle à partir de la
maxime « il est interdit d’interdire »,
se propagea dans le monde entier et
conduisit tant de gens à confondre la
liberté et le libertinage, en balisant
un avant et un après dans la pensée



de la deuxième moitié du XXème
siècle. Parmi les droits que l’on
réclamait d’un air novateur se
trouvaient en tout premier rang ceux
qui concernaient la femme et que des
courants féministes extrémistes
avaient diffusés, tout en radicalisant
leurs thèses, dans un climat
d’affrontement et de sérieuses
menaces pour la stabilité
personnelle, familiale et sociale. Il
n’était pas facile de trouver un juste
équilibre et de savoir avec sécurité
ce qu’il fallait faire.

Moi je n’ai pas hésité : j’avais très
présent à l’esprit ce que j’avais
entendu de Mgr Escriva de Balaguer
sur cette problématique. J’étais sûre
qu’il serait capable de donner
quelques critères pleins de sens
commun et de sens chrétien, avec
des teintes d’avant-garde, le tout
entrelacé et exposé avec la simplicité
qui l’a toujours caractérisé.



En principe, il n’était pas facile
d’obtenir une entrevue avec Mgr
Escriva de Balaguer très peu enclin à
paraître dans la presse. Malgré tout,
nous en avons conçu le plan dans la
rédaction, puis nous avons envoyé la
proposition à Rome où il résidait
habituellement. La réponse fut un
accord immédiat.

Je suis impressionnée chaque fois
que je relis cette interview, recueillie
dans un livre « Entretiens avec Mgr
Escriva de Balaguer », par le fait que,
quarante ans après, avec le
changement radical subi par la
société, ses idées continuent d’être
absolument actuelles et valides pour
ne pas perdre le nord dans cette
aventure de vivre dans l’an 2002.

Un philosophe français
contemporain, dans son livre « La
troisième femme », essaie de clore
définitivement la dialectique
homme-femme avec une affirmation



que je partage : « La femme actuelle
n’a rien à démontrer. Elle a déjà
prouvé sa capacité intellectuelle,
professionnelle, artistique et
personnelle, quand elle bénéficie
d’une bonne préparation et des
circonstances lui permettant de
mener à bien des tâches de
responsabilité dans les domaines les
plus divers ». Quelle grande
ressemblance avec ce que répondit
Mgr Escriva en 1968 à l’une des
questions que nous lui posions sur la
façon d’orienter la femme dans son
double travail !

« En premier lieu, il me semble
opportun de ne pas opposer les deux
domaines que vous venez de
mentionner (…). Se consacrer aux
tâches familiales constitue, c’est
évident, une grande mission
humaine et chrétienne. Toutefois,
cela n’exclut pas la possibilité de se
livrer à d’autres tâches
professionnelles — celle du foyer en



est une également — dans les divers
métiers et emplois nobles qui
existent dans la société où l’on vit ».

Avec une vision juste, toujours en
harmonie avec ce qui se trouve à la
racine de l’esprit de l’Œuvre, la
sanctification du travail ordinaire, en
encourageant la femme à participer
aux aspects les plus divers de la vie
sociale et politique, il soulignait
quelque chose de fondamental : «
Dans ces secteurs aussi, la femme
peut apporter une contribution
précieuse, en tant que personne et
toujours avec les particularités de sa
condition féminine ; et elle y
prviendra dans la mesure où elle
sera préparée sur le plan humain et
professionnel. Il est clair que la
famille autant que la société ont
besoin de son apport particulier qui
n’est en rien secondaire. »

« Pour accomplir cette mission, la
femme doit développer sa propre



personnalité, sans se laisser séduire
par un esprit d’imitation ingénu qui
— en général — la situerait sur un
plan d’infériorité et laisserait
s’atrophier ses possibilités les plus
originales. »

Quand il dit ce qui, à son avis, est le
plus propre de la femme, le
bienheureux Josémaria fait un
exposé objectif de son rôle dans la
vie, que l’on devrait prendre en
considération pour ne pas tomber
dans des démagogies inefficaces
quand il s’agit de poser ces sujet dans
les instances politiques ou
universitaires : « Développement,
maturité, émancipation de la femme,
tout cela ne doit pas signifier une
prétention d’égalité — d’uniformité
— avec l’homme, une imitation du
comportemnt masculin. Ce ne serait
point là un succès, mais bien plutôt
un recul pour la femme : non pas
qu’elle vaut plus ou moins que



l’homme, mais parce qu’elle est
différente. »

Il a toujours exprimé très clairement
quelque chose d’évident mais qui
était alors motif de controverses et
de malentendus : « Sur le plan
essentiel — qui doit comporter sa
reconnaissance juridique, aussi bien
en droit civil qu’en droit
ecclésiastique — il est clair qu l’on
peut parler d’égalité des droits car la
femme possède, exactement au
même titre que l’homme, la dignité
de personne et de fille de Dieu. Mais,
à partir de cette égalité
fondamentale, chacun doit réaliser
en lui-même ce qui lui est propre ; et
sur ce plan, le mot émancipation
revient à dire possibilité réelle de
développer entièrement ses propres
virtualités : celles qu’elle possède en
tant qu’individu et celles qu’elle
possède en tant que femme. »



Pour traiter avec prudence cette
question complexe, il insista sur
quelque chose d’essentiel : « l’égalité
quant aux chances devant la loi ne
supprime pas mais suppose et
favorise cette diversité qui est
richesse pour tous. »

Dans la dernière partie du XXème
siècle, la femme, en Espagne,
réussissait des avancées importantes
dans la vie politique du pays. Sans
parler encore de quotas, il y avait
déjà des pionnières consacrées à
l’activité politique. La question sur la
tâche spécifique que la femme doit
réaliser dans la vie politique était un
exercice imposé. Il n’hésita pas dans
sa réponse : « La présence de la
femme dans l’ensemble de la vie
sociale est un phénomène logique et
tout à fait positif (…) Une société
moderne, démocratique, doit
reconnaître à la femme le droit de
prendre part activement à la vie
politique et doit créer les conditions



favorables pour que toutes celles qui
le souhaitent puissent exercer ce
droit. »

« La femme qui veut se livrer
activement à la direction des affaires
publiques est dans l’obligation de s’y
préparer de façon adéquate, afin que
son action dans la vie de la
communauté soit consciente et
positive (…). Pour une femme, qui a
reçu la préparation adéquate, la vie
publique doit être totalement
ouverte à tous les niveaux. Dans ce
domaine, le caractère spécifique ne
vient pas tant de la tâche ou du poste
que de la façon d’exercer la fonction,
des nuances que la condition
féminine fera découvrir pour
résoudre les problème auxquels la
femme devra faire face, et même de
la découverte des problèmes et de la
façon de les poser. » Pour souligner
son point de vue, il ajoutait qu’ « en
vertu des dons naturels qui lui sont
propres, la femme peut grandement



enrichir la vie sociale. Cela saute aux
yeux, quand on pense au vaste
domaine de la législation familiale ou
sociale. Les qualités féminines
assurent la meilleure garantie en ce
qui concerne le respect des valeurs
authentiquement humaines et
chrétiennes, à l’heure de prendre des
mesures qui affectent d’une façon ou
d’une autre la vie de famille, le
milieu éducatif, l’avenir des jeunes. »

Il est évident que sa tête et son cœur
étaient épris par le rôle de la femme
dans le monde, au dedans et au
dehors de sa famille. À mon avis, ses
positions peuvent bel et bien être
qualifiées d’avant-gardistes.

Covadonga O’Shea // Telva
(Madrid)



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/une-societe-
democratique-doit-reconnaitre-les-

droits-de-la-femme/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/une-societe-democratique-doit-reconnaitre-les-droits-de-la-femme/
https://opusdei.org/fr/article/une-societe-democratique-doit-reconnaitre-les-droits-de-la-femme/
https://opusdei.org/fr/article/une-societe-democratique-doit-reconnaitre-les-droits-de-la-femme/
https://opusdei.org/fr/article/une-societe-democratique-doit-reconnaitre-les-droits-de-la-femme/

	Une société démocratique doit reconnaître les droits de la femme

