opusdei.org

Une invitation
toujours valable

Chaque saint est un projet de
Dieu pour apporter I'Evangile a
son époque. Quels aspects de la
vie de Jésus les fideles de 1'Opus
Dei souhaitent-ils incarner ?

25/06/2021

Lorsqu’un roi convia les invités a la
noce de son fils, il pensait s'adresser
a des amis et a des personnes
proches de lui, qui seraient heureux
d'abandonner ce qu'ils faisaient pour
partager avec lui la joie du moment.
Mais il avait tort. Comme le note



laconiquement le texte de I'Evangile :
ceux-ci ne voulaient pas venir (Mt
22,3). Il semble au monarque qu'il y
ait eu un malentendu, aussi envoie-t-
il aux invités un nouveau message,
cette fois plus clair : Voila : j’ai
préparé mon banquet, mes bceufs et
mes bétes grasses sont égorgés ; tout
est prét ; venez a la noce (v. 4). Mais la
réponse est encore plus douloureuse
(cf. vv.5-6). Cette parabole racontée
par Jésus est semblable a celle des
vignerons, que saint Matthieu place
un peu plus tét dans son Evangile (cf.
Mt 21, 33-40). Bien qu'en ces deux
occasions le Seigneur s'adressait aux
autorités d'Israél, ses paroles
continuent de résonner tout au long
de I'histoire. Dans quelle mesure
avons-nous également été invités aux
noces du fils du roi ou a travailler
dans une vigne ? Que veut nous dire
Jésus par ces paroles ?

Peut-étre qu’a travers ces récits, le
Seigneur veut-il simplement nous



rappeler que notre existence
n’acquiert son plein sens que dans la
mesure ou notre relation avec Dieu,
notre réalité filiale et notre appel a
transformer le monde a l'image de
son amour, restent vivants et
présents. Ainsi, il nous encourage a
maintenir « avec la jeunesse de I'ame
», la conscience et la responsabilité
du don que nous avons regu[1].
Comme nous ne sommes pas
meilleurs que les personnes qui
écoutaient Jésus, le risque de tomber
dans les comportements décrits dans
ses paraboles nous concerne tout
autant. Et inversement : la possibilité
de vivre en enfants de Dieu est d’'une
telle grandeur qu’il vaut la peine que
nous renouvelions notre désir de
maintenir toujours fraiche notre
réponse d'amour.

Ce que I’CEuvre rappelle

Dans Gaudete et exsultate, le pape a
rappelé que « chaque saint est une



mission ; c'est un projet du Pere de
refléter et d'incarner, a un moment
donné de l'histoire, un aspect de
1'Evangile[2] ». En ce sens, saint
Josémaria disait que le message de
I'Opus Dei est « vieux comme
I'Evangile, et nouveau comme
1'Evangile[3] », car il ne fait que
rappeler quelque chose qui est déja
présent dans la vie et le message de
notre Seigneur. En réalité, tous les
chrétiens sont appelés a refléter
Jésus-Christ, en le rendant présent
dans le monde ; c'est I'ccuvre de
I'Esprit Saint dans 1'ame et dans
1'Eglise (cf. 2 Co 3,18). Cependant, la
vocation de chacun peut le conduire
a « reproduire dans sa propre vie
différents aspects de la vie terrestre
de Jésus : sa vie cachée, sa vie
publique, sa proximité avec les plus
petits, sa pauvreté et d'autres
manifestations de son don de soi par
amour[4] ». Ainsi, chaque saint — et
finalement chaque chrétien — « est un
message que 1'Esprit Saint prend



dans la richesse de Jésus-Christ et
donne a son peuple[5] ».

Quels aspects de la vie du Christ les
fideles de 1'Opus Dei souhaitent-ils
incarner dans leur vie ? Quel est le
message que le Paraclet veut
rappeler a ses contemporains ? Le
centenaire de I'(Euvre est une bonne
occasion de poser ces questions et
d'approfondir ce que Dieu veut dire
au monde a travers le message de
I'Euvre, en s'adressant aussi a des
personnes et a des endroits qui n'en
ont peut-étre jamais entendu parler.

Pour tenter d'expliquer la lumiére
que saint Josémaria a recue le 2
octobre 1928, certains artistes ont
fait le lien avec l'atelier de Nazareth,
lieu ou Jésus et Joseph ont travaillé et
passé leurs journées. En effet, avec le
message de I'CEuvre, 'Esprit Saint
rappelle a tous que nous, chrétiens,
sommes appelés a I'union avec Dieu
dans la vie ordinaire ; que le



Seigneur vient nous chercher et que,
pour cette raison méme, le monde est
un lieu - voire un moyen — de
sanctification. De méme qu'a
Bethléem, en Egypte et & Nazareth, le
ciel et la terre se sont unis, de méme,
dans les lieux ou se déroule notre
existence, nous pouvons rencontrer
Dieu et réconcilier sa création avec
lui. Saint Josémaria écrivait dans
I'une de ses lettres : « Nous venons
sanctifier tout travail humain
honneéte : le travail ordinaire,
précisément dans le monde, de facon
laique et séculiére, au service de la
Sainte Fglise, du pontife romain et de
toutes les ames[6] ».

Pour approfondir cette lumieére
regue, le Seigneur a progressivement
montré a saint Josémaria d'autres
points qui seraient centraux pour la
vie des fidéles de I'Euvre. L'appel de
tous a la sainteté et la mission
d'enflammer le monde de 'amour de
Dieu auraient le travail comme axe,



le sens de la filiation divine comme
fondement, et la messe comme
centre et racine. L'Opus Dei se
présentait comme une petite partie
de 1'Eglise qui ne voulait rien d'autre
que la servir, dans le monde et a
travers les réalités du monde. « Plus
d'une fois j'ai comparé notre mission,
a l'exemple de notre Seigneur, a celle
du levain qui, de l'intérieur de la
pate, la fait lever jusqu'a ce qu'elle
devienne du bon pain[7]. » Ainsi, les
fideles de I'CEuvre savent qu'ils sont
appelés par vocation divine a
apporter Dieu au monde dans lequel
ils vivent. Le chemin n'est autre que
celui de Nazareth : le travail bien fait,
le service des autres, l'attention aux
personnes que Dieu place a nos cotés,
le souci de la réalité dans laquelle
nous vivons et que nous aimons. Le
tout vécu avec simplicité et naturel,
sachant que nous sommes les
destinataires d'un appel qui
embrasse toute notre existence.



Un appel qui bouleverse toute la
vie

Certains des traits les plus
caractéristiques de la vie dans
I'Euvre ne peuvent étre compris que
sil'on considere qu'il s'agit d'un
phénomene vocationnel. Cela signifie
que faire partie de 1'Opus Dei n'est
pas le fruit d'une initiative humaine,
d'une idée heureuse ou d'un
engagement généreux, mais, en
premier lieu, d'un appel divin. D'une
maniere ou d'une autre, et de
maniere qui s’approfondit au fil des
années, nous découvrons « cet appel
divin, qui fait naitre en nous le désir
de chercher la perfection au milieu
du monde[8] ». Nous permettons
alors a Jésus de prendre possession
de notre &me. Avec la grace de Dieu,
nos désirs s'identifient
progressivement aux siens, jusqu'a
ce que nous puissions dire que nous
ne vivons que par amour — nous
sommes émus de nous savoir aimés



de Dieu — et pour aimer — nous
sommes conscients qu'il compte sur
nous pour que son amour touche
toujours plus de personnes.

La vie de tout membre de I'(Euvre
présuppose donc une « rencontre
vocationnelle pleine et entiére », de
telle sorte que « I'Opus Dei s'insére
dans toute notre vie »[9]. En ce sens,
en tant que vocation, elle est
différente d'une association, qui
exige un dévouement limité a une
série d'activités ou de réunions. Par
ailleurs, elle se distingue aussi de ce
qui serait propre a une consécration
spéciale, qui entrainerait une série
de devoirs a vivre d'une certaine
maniére au sein de ’Eglise, s’ajoutant
a ceux qui s’imposent au reste des
baptisés. Il s'agit plutot de faire de
toute notre vie une découverte
continuelle de celui qui nous appelle,
et une réponse joyeuse, toujours
créative et pleine d'amour, a son

appel.



Comment une personne amoureuse
réagit-elle lorsqu'il s'agit de rendre
heureux celui ou celle qu'elle aime ?
Ou, vu sous un autre angle, comment
quelqu'un peut-il s'engager dans une
mission qu'il considére comme la
chose la plus importante de sa vie ?
Sirien ne le touche plus que de
pouvoir s'occuper de cette personne,
de cette mission, il se donne
totalement avec initiative, avec
spontanéité. De sorte qu’il ne s'agit
pas de « faire de plus en plus de
choses ou de remplir certaines
normes que nous nous sommes
fixées comme tache[10] » ; il ne s'agit
pas non plus de « collaborer a
certaines taches ou a l'ceuvre
collective de l'apostolat »[11].
Logiquement, on peut aussi vivre son
appel de cette maniére, mais il est
important de ne pas perdre de vue
que l'essentiel « est la réponse a
I'amour de Dieu[12] », quelque chose
qui n'a pas de forme fixe et qui, en



méme temps, fagonne tout ce que
nous faisons.

Saint Josémaria expliquait que le
caractere global du sens de la
vocation conduit a I'expérience de
I'unité de vie, qui a trait a I'origine et
a la fin de nos actions : « Une unité
de vie qui a simultanément deux
facettes : 'une intérieure, qui nous
rend contemplatifs, et I'autre
apostolique, a travers notre travail
professionnel, visible et extérieur[13]
». Il s'agit donc de chercher le
Seigneur dans tout ce que nous
faisons, de faire de lui « la fin de tout
notre travail[14] », et de chercher a
rapprocher son amour de ceux qui
vivent pres de nous, en nous
occupant d'eux, en étant attentionnes
et en les servant dans les différentes
circonstances ou nous nous
trouvons. Ce méme désir pourra
nous conduire a nous lancer dans
des projets de toutes sortes, main
dans la main avec d'autres membres



de I'CEuvre, avec d'autres chrétiens
ou avec des personnes qui partagent
simplement avec nous le désir de
transformer le monde a I'image du
Christ, Dieu parfait et homme
parfait.

Avec la souplesse d'un muscle

La caractéristique des fideles de
I'Opus Dei est d'agir toujours en
pleine liberté, « parce que c'est le
propre de notre appel divin spécial a
nous sanctifier, en travaillant aux
taches ordinaires des hommes selon
ce que nous dicte notre propre
conscience, en nous sentant
personnellement responsables de
nos activités librement décidées,
dans le cadre de la foi et de la morale
de Jésus-Christ[15] ». C'est ainsi que
les membres de 1'GEuvre 1'ont
compris dés le début, avec des
initiatives de toutes sortes, du monde
de la finance a celui de la maison, de
I'agriculture a 1'éducation ou aux



communications. Toutes ces activités
s'inspirent, d'une maniére ou d'une
autre, du message de 1'Opus Dei, sans
pour autant en faire partie, ni étre
organisées par 1’Opus Dei, mais bien
par chacune des personnes qui les
promeuvent.

En effet, le principal apostolat de
I'Euvre est « celui de I'amitié et de la
confidence, exercé personnellement
par chacun d'entre eux[16] ». Cela a
des conséquences qui touchent de
tres pres la maniere d'étre propre
aux fideles de I'Opus Dei et a leur
travail d'évangeélisation. En premier
lieu, tous vivent leur engagement «
avec un égal dévouement », puisque
«la vocation et la mission qui lui
correspond embrassent toute notre
vie[17] ». Ainsi, nous sommes tous
également importants, nous sommes
tous coresponsables de la mission
commune a partir du lieu et de la
tache dans lesquels nous nous
trouvons.



Cette réalité constitue un appel
continuel adressé a chacun d'entre
nous, conscients que « Dieu nous
demande que le zéle apostolique
remplisse nos cceurs, que nous nous
oubliions nous-mémes pour nous
préoccuper — volontairement — de
I'humanité entiere.[18] » C'est
d'ailleurs notre plus grande source
de joie, car « rien ne peut produire
une plus grande satisfaction que
d'amener tant d'ames a la lumiere et
a la chaleur du Christ[19]. » Nous
nous approcherons des autres avec
l'attitude d'amitié de celui qui voit en
chaque personne un enfant de Dieu,
une fille de Dieu, méme si tous ne
sont pas conscients de leur
condition ; « des gens a qui personne
n'a appris a valoriser leur vie
ordinaire ». Nous tacherons, par
notre exemple et notre parole, de
leur faire découvrir « cette grande
vérité : Jésus-Christ a pris soin de
nous, méme des plus petits, méme
des plus insignifiants[20]. »



Le fait que l'apostolat principal soit
personnel rend difficile la
quantification du travail
d'évangélisation de 1'0Opus Dei, ou
son impact sur la mission de I'Eglise
dans son ensemble. C'est une
révolution silencieuse qui veut
changer le visage des lieux de travail,
des villes et de sociétés entiéres, sans
bruit ni manifestations. Saint
Josémaria se réjouissait de
contempler « un travail qui n'attire
pas l'attention, qui n'est pas facile a
traduire en statistiques, mais qui
produit des fruits de sainteté dans
des milliers d'ames, qui suivent le
Christ, tranquillement et
efficacement, au milieu de leur
travail professionnel quotidien[21]. »

Enfin, la caractéristique de
I’apostolat spécifique de 1'0Opus Dei
est une organisation désorganisée. 11
y aura logiquement un minimum de
structure, destinée a la formation
dont ses fidéeles ont besoin pour



maintenir vivant leur amour de Dieu
et de chaque personne au milieu du
monde. L'accent mis sur la
spontanéité et l'initiative tient au fait
que nous sommes tous
coresponsables, ou, comme le
rappelle le prélat de 1'Opus Dei dans
sa derniere lettre pastorale, « nous
avons tous I'Euvre entre nos
mains[22] ». En réalité, toutes ces
caractéristiques, propres a I'(Euvre
telle que Dieu l'a confiée a saint
Josémaria, constituent pour nous a la
fois un don dont nous devons étre
reconnaissants, un trésor dans lequel
Nnous pouvons toujours puiser pour
nous en réjouir et étre remplis de
gratitude, et une tache dont nous
sommes, par un appel divin,
responsables.

Lucas Buch




[1] Cf. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, n° 2.

[2] Francois, Exhortation apostolique
Gaudete et exsultate, n°® 19.

[3] Saint Josémaria, Lettre 3, n° 91.

[4] Francois, Gaudete et exsultate, n°
20.

[5] Ibid, n° 21.

[6] Saint Josémaria, Lettre 3, n° 2a.
[7] Saint Josémaria, Lettre 1, n° 5b.
[8] Saint Josémaria, Lettre 3, n° 8b.

[9] Saint Josémaria, Lettre 31, n° 11,
cité dans Mgr Fernando Ocariz,
Lettre pastorale, 28 octobre 2020, n°
8.

[10] Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, n° 6.

[11] Ibid., n° 8.



[12] Ibid., n° 7.

[13] Saint Josémaria, Lettre 3, n° 14a.
[14] Ibid, n° 15a.

[15] Ibid, n° 43d.

[16] Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, n° 5.

[17] Ibid, n° 8.

[18] Saint Josémaria, Lettre 1, n° 22a.
[19] Ibid, n° 22c.

[20] Ibid, n° 22c.

[21] Saint Josémaria, Entretiens, n°
71.

[22] Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, n°® 27 ;
voir saint Josémaria, Entretiens, n°
19.




pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/une-invitation-
toujours-valable/ (15/02/2026)


https://opusdei.org/fr/article/une-invitation-toujours-valable/
https://opusdei.org/fr/article/une-invitation-toujours-valable/
https://opusdei.org/fr/article/une-invitation-toujours-valable/

	Une invitation toujours valable

