
opusdei.org

Une connaissance
d’amour: Note de
théologie sur
l’édition critico-
historique de "
Chemin " (I)

12/12/2012

Saint Josémaria Escriva n’a pas
composé « Chemin » comme un traité
de théologie. Pedro Rodríguez montre
pourtant, dans l’édition critique de
cette oeuvre du fondateur de l’Opus
Dei, que son étude permet, grâce à une
grille de lecture souvent convaincante,



d’y découvrir des contributions
théologiques concernant entre autres
la contemporanéité de la vie du Christ
et de celle du baptisé, les rapports
entre paternité et filiation divines, la
sanctification du travail et l’apostolat.
Ces contributions à l’intelligence de la
foi vécue sont certes le fruit du
raisonnement mais surtout celui de
l’intuition et de l’expérience spirituelle
du Saint. Voici un extrait de l’étude
publiée dans le n° l de la revue «
Studia et Documenta » dont on peut
lire le texte intégral https://
isje.edusc.eu

La rédaction et le message de Chemin
surgit d’une expérience à la fois
personnelle, relationnelle et
providentielle, rapportée dans les 
Cahiers intimes du Saint puis
transcrite, une fois dépersonnalisée,
dans Chemin. C’est le mérite de Pedro
Rodríguez de faire jaillir ce processus
vital et de l’interpréter : il en montre
en effet le caractère

https://isje.edusc.eu/sceltaquant.php
https://isje.edusc.eu/sceltaquant.php


autobiographique en même temps
que, dans un bref commentaire, il
jette une lumière sur un arrière-plan
théologique, en l’occurrence ici la
présence du Christ sur les lèvres et
dans le comportement du chrétien,
ce que l’on pourrait appeler la
théologie de l’alter Christus.

L’édition critico-historique de
Chemin3 n’a pas la prétention d’en
faire la théologie4 ; elle ne manque
cependant pas de fragments dignes
de ce nom et offre en outre un
irremplaçable outil de travail en vue
d’approfondissements théologiques
ultérieurs. C’est du moins ce que
j’aimerais montrer dans cette note de
théologie ; en effet, en ce qui
concerne les aspects de
méthodologie, non traités ici, je me
limiterai à constater qu’ils ont été
jusqu’à présent généralement loués
par la critique6.



Aussi bien dans la généreuse «
Introduction générale » (214 pages)
que dans l’édition critique elle-
même, Rodríguez lève un voile sur le
fond théologique de Chemin. Une
évaluation globale à cet égard serait
prématurée ; ironie du sort,
Rodríguez lui-même écrivait, en
1986, que Chemin résiste à une
lecture critique8 ; il s’est attelé
toutefois à cette tâche, sans ignorer le
caractère essentiellement vital du
livre de saint Josémaria ; il est
possible de tirer déjà quelque leçon
de l’oeuvre monumentale que
constitue l’édition critico-historique,
et d’en dégager trois aspects. D’abord
la genèse des différents points du
livre et le type de lecture qu’ils
supposent : plutôt qu’un discours sur
Dieu, une « théologie », il s’agit d’une
invitation à écouter Dieu qui parle ;
ensuite, l’articulation de ces paroles,
succession de considérations
égrenées non pas suivant un ordre
discursif, mais cependant suivant



une certaine logique théologico-
spirituelle, répondant à une
intention précise d’ordre apostolique
de la part de l’auteur : il ne s’agit pas
de penser Dieu, mais de l’écouter, et,
mieux encore, de le suivre ; enfin, en
filigrane, de grandes perspectives
théologiques se dessinent : on suit
Dieu dans le Christ pour le porter
aux autres.

Au fur et à mesure des points,
souvent accompagnés de citations de
Josémaria Escriva et de
commentaires fragmentaires mais
riches en conséquences théologiques,
l’histoire de la rédaction devient une
invitation à une relecture du livre :
d’une part Chemin ne peut s’entendre
vraiment que dans le souffle de
l’Esprit, ensuite l’origine même de
ses considérations provoque une
certaine empathie avec l’auteur,
enfin, si l’essence du livre est
chrétienne, rien n’en est entièrement
réductible au « déjà entendu ».



Rodríguez suggère une «articulation
théologico-spirituelle de Chemin 9» et
cette compréhension de la structure
du livre se fonde sur ce qu’il identifie
comme intentio et comme ordo. Les
commentaires des différents points
font apparaître ça et là des éléments
de doctrine, un message, des
propositions, une vision chrétienne,
et c’est même une terminologie qui
se façonne.

Peut-on alors parler de théologie ?
Au delà de l’affirmation d’une
articulation théologico-spirituelle,
Rodríguez établit le caractère
nettement christocentrique de
l’ouvrage, on verra dans quels
termes. Il y a une théologie derrière
tout cela, c’est un apport de l’édition
critique ; il ne s’agit pas évidemment
ici de la théologie qu’a étudiée
l’auteur de Chemin dans un
séminaire de l’Espagne du début du
siècle dernier10, ni d’une synthèse
achevée, ni même d’une construction



élaborée, mais plutôt d’une certaine
intelligence de la foi implicitement
contenue sinon réalisée, et cela dans
ses dimensions essentielles, c’est-à-
dire non limitée à quelques aspects
secondaires. Je dégage trois de ces
composantes qui me paraissent
fondamentales dans l’enseignement
de Josémaria Escriva : le sens de la
filiation divine, la contemplation au
milieu de monde, l’apostolat.
L’édition critique montre la
dimension éminemment
historiographique d’un livre
inséparable de la vie de son auteur,
et par ricochet, comme le signale
dans son Prologue l’évêque prélat de
l’Opus Dei, elle apporte un «
témoignage d’importance singulière
» sur la réception de « l’esprit de
l’Opus Dei » dans les années trente11.

De la rédaction de Chemin à sa
lecture : quand Dieu parle

Une lecture inspirée



Chemin n’est pas un livre discursif et,
comme l’annonce clairement son
Prologue, il vise davantage à
convertir la personne qu’à
convaincre son intelligence15. Or,
dans cette conversion, l’auteur
s’efface pour laisser le lecteur non
pas tout seul mais seul face à Dieu.
Toute conversion vient de Dieu, et ce
n’est qu’avec sa lumière que les
points de Chemin peuvent être
efficaces. Saint Josémaria a toujours
assuré qu’il fallait un minimum de
bonnes dispositions pour tirer profit
de Chemin, « un minimum d’esprit
surnaturel, de vie intérieure et de
désir apostolique » 16 ; l’auteur de
Chemin suppose une certaine
formation chrétienne chez son
lecteur. Il forge un mot original pour
ses considérations, un mot qui parle :
« gaiticas », vocable absent de 
Chemin mais dont l’édition critique
fait état et offre une explication aux
pp. 79-80. On pourrait traduire en
français le mot « gaiticas » , forgé par



saint Josémaria, par « petites
cornemuses » 18. Des années plus
tard, il commentera : « Pourquoi les
appelais-je ainsi ? Parce que si l’on
ne souffle pas, elles ne sifflent pas.
Chacun peut les faire siffler à sa
manière » (p. 80). En d’autres termes,
une méditation personnelle est
nécessaire, pour ruminer ce qui est
lu et laisser résonner dans l’âme le
souffle de l’Esprit. De là un « mode
d’emploi » possible, non exclusif
évidemment, existentiel assurément
puisqu’il n’est consigné nulle part, de
Chemin : une fois que l’on a effectué
une prise de conscience de la
présence de Dieu, on lit quelques
points, quatre ou cinq, guère plus, et
l’on fait silence quelques instants,
pour écouter l’Esprit Saint.

L’Esprit souffle où il veut (cf. Jn 3, 8)
et ce lieu est d’ordinaire celui des
âmes simples comme celles des
enfants20. Rodríguez le suggère
d’ailleurs p. 176, et plus clairement



ailleurs21, Chemin est un livre
simple, ni hermétique ni ésotérique :
si la simplicité est nécessaire pour la
lecture de l’ouvrage, celui-ci, en
échange, conquiert les âmes simples.
Certes, Dieu ne supplée pas à l’effort
de la personne humaine, dont la
réponse suppose cet effort. De ce
point de vue, saint Josémaria
n’ignore pas la place de la lutte, de la
discipline. […]

Une lecture empathique

La forme directe de Chemin frappe le
lecteur ; voici, dès le premier mot du
Prologue, un conseil formulé à la
deuxième personne du singulier : «
Lis » ; et il en est ainsi tout au long du
livre, du point n. 1 (« Que ta vie... »)
jusqu’au n. 999 (« Éprends-toi... »).

Or il se trouve que Rodríguez
distingue quatre groupes de notes
dans les Cahiers qui serviront de
source à Chemin. Deux d’entre eux
sont clairement autobiographiques,



soit qu’il s’agisse de la vie spirituelle
de son auteur24 ou de conseils nés de
son expérience3, soit qu’il s’agisse de
son activité pastorale telle que la
reflète un abondant courrier
personnel25; il n’est pas fréquent
(moins de 5% des points) qu’aucune «
interrelation documentaire » ne soit
identifiée26. Saint Josémaria soumet
ses manuscrits originaux à des
modifications, en particulier en les «
arrachant à son intimité pour les
faire connaître » 27. Le commentaire
du point 8 est une confirmation
implicite de ce caractère
autobiographique (p. 223). On
rencontre par ailleurs un cas
emblématique dont Rodríguez
souligne le caractère « prototypique
» : c’est la rédaction du point 555, où
l’auteur « veut disparaître en tant
que sujet de l’événement tout en
maintenant le style dialogique du
livre » 28 ; ici comme au point 242, il
s’agit non pas de considérations
transcrites dans ses Cahiers en vue



de les faire ultérieurement connaître,
mais plutôt de « notes très
personnelles, intimes », en
l’occurrence « tirées de son examen
et de sa prière personnelle » pendant
une retraite29. Ailleurs, c’est le cercle
des destinataires qui est élargi,
passant de l’entourage apostolique
immédiat de Josémaria Escriva au
peuple chrétien tout entier : une
modification du texte original trouve
un exemple « prototypique » dans la
rédaction du point 66430. On peut
estimer que tous les points formulés
à la deuxième personne du singulier
ont ce caractère au sens strict, ou
reprennent un dialogue réel, oral ou
écrit, dont l’un des interlocuteurs est
saint Josémaria ; Rodríguez ne nous
donne pas d’information statistique à
ce sujet.

Peut-être jugera-t-on à l’avenir
raisonnable de mieux illustrer cette
dimension autobiographique par une
présentation renouvelée du livre. La



« Note de l’éditeur » actuelle reste
encore discrète à cet égard36. Les
temps ont pourtant changé depuis la
mort en 1975 de Josémaria Escriva et
sa canonisation en 2002. Au reste,
dans son Prologue, l’auteur avouait
déjà le caractère autobiographique
de Chemin en écrivant : « Ce sont des
choses que je te dis à l’oreille, en
confidence d’ami, de frère, de père » ;
or le premier sens du mot «
confidence » n’estil pas justement la
communication d’un secret sur soi-
même ?

Avant d’être un conseilleur, saint
Josémaria est donc un témoin : ce qui
pourrait passer pour des
prescriptions toujours exigeantes,
parfois dures, prend tournure de
transmission d’une « expérience
spirituelle » 37, à la fois lumière
reçue et lutte acharnée, l’auteur se
situant d’ordinaire davantage à un
niveau existentiel qu’au plan
ontologique38. Au travail de «



dépersonnalisation » effectué par le
Saint sur ses propres textes39

correspond en quelque sorte l’effort
inverse de « repersonnalisation » que
Rodríguez accomplit et qui mériterait
d’être constamment présent à la
pensée du lecteur. En effet, le témoin
est souvent mieux accepté que le
maître, comme Paul VI aimait à le
rappeler.

Dans la tradition vivante : des
convergences plutôt que des
influences

L’origine charismatique et
existentielle de Chemin est donc
assez clairement établie par l’édition
critique. C’est dans son âme et dans
son expérience des âmes, par la
direction spirituelle en particulier,
que Josémaria Escriva trouve la vraie
source de son inspiration41. Plus
nombreux sont les rapprochements
avec tel ou tel auteur spirituel, plus il
semble se confirmer que le Saint va 



de son côté, suivant les chemins de
l’Esprit : un parallèle se dessine-t-il ?
Le contenu du message ne semble
jamais exactement le même.

La recherche de sources et
d’influences n’est pas vaine toutefois.
Saint Josémaria nourrit sa pensée
essentiellement de textes de
l’Écriture Sainte qu’il lit à sa
manière42, de la Tradition et de
l’enseignement du Magistère43, de sa
correspondance personnelle avec des
gens d’horizons divers, de sa
rencontre même avec des inconnus,
comme l’illustre l’histoire
rédactionnelle du point 2 ; il puise
donc à la vie même de chrétiens
concrets mais aussi, dans ses
lectures, aux écrits de saints et
d’autres auteurs spirituels.

Les références littéraires de l’édition
critique semblent convaincantes et
ont été saluées ici ou là49. Certes, la
tâche n’est pas facile, et c’est une



gageure quand aucune mention
explicite n’est trouvée en archives,
ou que l’on ignore quelle était
exactement la composition de la
bibliothèque de l’auteur de Chemin
(il a déménagé plusieurs fois depuis
la rédaction des points), quand on
peut raisonnablement estimer qu’il a
bientôt cessé de lire (je pense à la
littérature spécialisée et à la
recherche théologique, sauf
exceptions que l’on peut deviner par
sa connaissance des débats en cours,
notamment à l’occasion du Concile
Vatican II), totalement pris qu’il fut
par l’exercice de la charité pastorale
à la tête de l’Opus Dei. En d’autres
termes, la lecture de l’édition critique
fait souvent apparaître que c’est l’air
chrétien qu’Escriva respire, et dans
le même temps cette lecture et
d’autres encore nous portent à croire
que très vite le fondateur de l’Opus
Dei fut assez indépendant de toute
littérature50. Sa pensée forte, qui
apporte constamment quelque chose



de plus, l’explosion lumineuse du 2
octobre 1928 et les éclats qui
suivront, l’aveuglent trop pour cela.
C’est du moins mon sentiment.

Quant à la Bible, s’il est tentant de
calculer les occurrences de telle ou
telle péricope, l’inventaire en
demeure risqué, puisque saint
Josémaria cite aussi l’Écriture en
fonction des fêtes liturgiques et
qu’aucun de ses écrits ne semble
offrir un plan spéculatif déterminé.
Un coup d’oeil à l’index des textes
scripturaires51 permet certes de
distinguer certains versets, qu’ils
soient plus fréquemment sous-
entendus ou même explicitement
cités, mais saint Josémaria n’est pas
un « disséqueur » de l’Écriture : c’est
toujours en définitive son « esprit »,
j’entends sa vision globale illuminée
de l’existence chrétienne, qui permet
de mesurer l’importance d’un texte
dans sa pensée. Il y a souvent une «
lecture particulière », une « refonte ».



Les textes préférés semblent ceux des
locutions, dont Rodríguez explique la
nature54, ceux qui racontent certains
mystères de la vie du Christ et ceux
qui établissent ou confortent le
noyau de son enseignement55; la
statistique n’est pas ici dans son
élément. L’expérience spirituelle de
saint Josémaria compte donc plus
que la spéculation. Cette expérience
est liée à la fondation de l’Opus Dei,
qui constitue l’apport le plus original
du Saint, et c’est là toute la difficulté
de l’étude de sa pensée ; négliger
cette réalité ecclésiale mènerait à
une grave erreur d’appréciation.
C’est pourquoi un commentaire de
Rodríguez sur l’une des locutions,
celle du 7 août 1931, semble
particulièrement éloquent, parce
qu’il met en valeur le lien entre
expérience spirituelle, théologie et
mission de fondateur, à partir d’une
locution (« Et ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum », Jn
12, 32 vg ; « omnes traham » nvg) qui



porte justement sur un mystère
essentiel de la vie du Christ, celui de
la Croix :

Josémaria Escriva vécut cette
expérience surnaturelle, ainsi qu’il
l’a expliqué à de nombreuses
reprises, dans un horizon clairement
« fondationnel », c’est-à-dire en lien
étroit avec l’esprit de l’OEuvre que le
Seigneur lui avait confiée. Aussi rien
d’étonnant à ce que la théologie de
cette tractio divine exercée par le
Christ dans son « exaltation » ait un
fort impact sur nombre de ses écrits
ultérieurs. Il s’agit de textes qui
montrent combien cette expérience
le pénétra profondément et
configura sa conception de
l’existence chrétienne56.

Plutôt que de sources communes, on
peut sans doute parler d’affinités et
aussi de convergences de l’action du
même Esprit dans les âmes. Dans ce
domaine, le champ des recherches



est infini. Pour n’en signaler que
quelques-unes, il y aurait à étudier
certains thèmes ignaciens et d’autres
courants dans la littérature
spirituelle57, parfois importants au
siècle dernier58 ; enfin il y a des
aspects de théologie spirituelle dans
l’enseignement d’Escriva qui certes
ne peuvent être l’exclusivité de
quelque école que ce soit mais
rappellent toutefois, par leur
caractère central, des thèmes
majeurs présents chez saint François
de Sales et l’École française de
spiritualité (la vie intérieure59, la vie
du Christ en nous60, la Messe et la
communion eucharistique, etc. 61),
les développements de certaines
dévotions, en France notamment
(Sacré Coeur de Jésus, Amour
miséricordieux) 62, et des intuitions
liées aux « nouvelles formes »
apparues au cours du vingtième
siècle63 ; il y a également des
assonances avec de grandes figures :
espagnoles, comme saint Ignace de



Loyola64, saint Jean de la Croix65 et
sainte Thérèse d’Avila66, ou d’autres
moins connues, comme Francisca
Javiera del Valle67 ; françaises,
particulièrement sainte Thérèse de
Lisieux68, et, sans doute en raison de
la familiarité éclairée avec l’Écriture,
outre le fait qu’il s’agisse de l’auteur
par excellence de pensées, avec celui
que Claudel appelle « le véritable
apôtre ad exteros pour nous autres
Français » 69, Pascal. Comment
pourrait-il en être autrement ?
Escriva s’inscrit dans la continuité
existentielle de l’Église dont il est le
fils, l’Église ab Abel et jusqu’à nos
jours ; l’originalité du message de
l’auteur de Chemin ressort grandie
par l’inéluctable et providentielle
acculturation que l’édition critique
fait apparaître.

Compréhension de la structure
théologico-spirituelle de Chemin



La difficulté évidente à laquelle
Rodríguez se trouve confronté tient à
la nature même de Chemin. En effet,
l’ouvrage, selon saint Josémaria lui-
même, et cela est évident pour le
lecteur, « n’est pas un traité de
théologie » 70.

Mise en lumière de l’intentio et de
l’ordo de Chemin

Dans le but d’en dégager le plan
théologico-spirituel, Rodríguez
signale comme prémisse
indispensable l’objectif de l’auteur,
ce qui l’amène d’une part à
rechercher ce qu’il baptise « intentio
» et d’autre part à en identifier les «
destinataires » (pp. 169 ss.).

Parmi les textes de saint Josémaria
que Rodríguez évoque, il en est un où
l’« intentio » est exprimée de façon
particulièrement claire ; il s’agit
d’une lettre adressée aux membres
de l’Opus Dei ; Rodríguez en cite un
passage dans lequel l’auteur de 



Chemin se réfère explicitement à la
première rédaction de l’ouvrage,
publiée en 1934 : « Par cette
publication, j’ai essayé de préparer
un plan incliné très long afin que les
âmes grimpent peu à peu jusqu’à
arriver à comprendre l’appel divin,
devenant des âmes contemplatives
au beau milieu de la rue » . L’«
intentio » est donc apostolique et «
pratique » : faire comprendre et
réaliser la vocation à la
contemplation au milieu du
monde72. Par ailleurs, s’il s’agit d’un
« plan incliné », on peut en déduire
que l’ouvrage doit obéir à un canevas
précis.

Il y a un argument supplémentaire
que Rodríguez ne donne pas, lié à la
personnalité de saint Josémaria.
Escriva est un mystique d’abord, c’est
aussi un homme de Droit et c’est
encore un chef doué de grandes
qualités de gouvernement et
d’organisation73. Certains aspects de



sa personnalité, comme sa rare
intelligence, ont été quelque peu
éclipsés par l’accent qui a été mis
surtout, et sans doute à juste titre,
sur la sainteté de sa vie, peut-être
pour des motifs culturels
circonstanciels. Or les études sur
Escriva et son enseignement sont
encore assez limitées, à de louables
exceptions près, au monde
hispanique. Fortement intuitif, me
semble-t-il, d’une exceptionnelle
vivacité d’esprit, Escriva ne
s’encombrait pas de discussions
vaines mais il savait raisonner et il
avait la tête bien faite.

Une fois expliquée l’intentio de
l’auteur de Chemin, Rodríguez
reconstitue l’élaboration de l’ouvrage
en vue d’un « ordo », c’est-à-dire
d’une « succession des parties » ou «
structure du livre » 75. Il y a en effet,
Rodríguez pense le démontrer, même
s’il se défend de faire autre chose
qu’une proposition, un schéma et un



processus rédactionnel :
l’ordonnancement par saint
Josémaria des points, mais aussi des
chapitres76, répond, selon Rodríguez,
à son « intentio » (cf. p. 177).
Rodríguez montre que l’auteur de 
Chemin a manifesté sa volonté
d’ordonner les différents points (cf.
p. 176) et il interprète cette volonté
en y discernant deux aspects : d’une
part le fait de respecter une «
séquence théologico- spirituelle » (p.
177), d’autre part celui de mieux
distribuer les points dans chaque
partie. La deuxième assertion ne
soulève aucune difficulté : l’édition
critique démontre que la version
définitive de Chemin procède
essentiellement de deux «
patrimoines littéraires » (p. 184) et
que l’affectation des différents points
a subi beaucoup de remaniements.
Qu’en est-il de la structure
théologique ?



L’articulation théologico-spirituelle de
Chemin

Rodríguez n’est pas gêné par le fait
que saint Josémaria n’ait rien dit ni
écrit d’explicite sur « l’articulation
thématique » de Chemin (p. 183) ;
l’itinéraire géographique des points
du livre est clairement établi, c’est
d’ailleurs l’une des performances de
l’édition critique. Les outils dont
dispose le rédacteur de celle-ci sont
donc l’« intentio » et l’« ordo »,
permettant d’échafauder une «
proposition de compréhension
interne de la structure du livre, de sa
séquence théologico- spirituelle » (p.
183).

Quelle est la proposition de
Rodríguez ? Elle se résume
essentiellement dans l’articulation de
Cheminen trois parties : « Suivre le
Christ : les débuts du chemin (chap.
1-21) » ; « Vers la sainteté : cheminer
“in Ecclesia” (chap. 22- 35) » ; «



Pleinement dans le Christ : appel et
mission (chap. 36-46) » (p. 183).

La proposition est donc séduisante ;
elle ne manque pas cependant de
soulever certaines difficultés.
Quantitativement en effet, la
première partie compte plus de la
moitié des points (516 sur 999),
représentant en extension à peu près
la moitié du texte ; les deux autres
parties correspondent
respectivement à 237 et 236 points.
La division en trois parties souffre
donc d’un évident déséquilibre
numérique, ce qui certes n’est pas, en
soi, rédhibitoire.

Quant à la cohérence de ce qui
définirait les trois parties, comment
peut on séparer le fait de « suivre le
Christ » (titre de la première partie)
de « l’appel » (troisième), quand
justement l’appel du Christ se résume
essentiellement à le suivre (cf. Mt 6,
22 ; 9, 9 ; 19, 21) ? En vérité, comme le



dit Rodríguez, tout le livre est
christocentrique, et l’on pourrait
parler d’une certaine circularité de la
pensée. Cette dynamique est sans
doute liée au mystère du Christ et de
sa présence en nous. Pour Escriva,
chercher, trouver et aimer le Christ
sont certes « trois étapes très
distinctes » 79 , mais aussi trois
étapes en interaction constante80.
Rodríguez a raison de signaler qu’il
ne s’agit pas « à proprement parler
d’étapes chronologiques, mais plutôt
de dimensions de la rencontre
progressive de l’âme avec le Seigneur
» 81. En voici l’illustration dans un
des textes les plus significatifs peut-
être de la pensée de Josémaria
Escriva : « J’ai distingué quatre
degrés dans cet effort pour nous
identifier au Christ : le chercher, le
trouver, le fréquenter, l’aimer. Peut-
être vous rendrez-vous compte que
vous en êtes à la première étape.
Cherchez-le alors avec acharnement;
cherchez-le en vous-mêmes de toutes



vos forces. Si vous agissez avec cette
opiniâtreté, j’ose vous garantir que
vous l’avez déjà rencontré et que
vous avez commencé à le fréquenter
et à l’aimer et à avoir votre
conversation dans le ciel » 82.

L’« ordo » que propose Rodríguez
obéit davantage à une logique
pastorale : pour discerner l’appel,
encore faut-il un minimum de
fondements spirituels.

Comment s’articulent le contenu
théologique du message de saint
Josémaria d’une part et les énoncés
des différentes parties et de leurs
subdivisions d’autre part ? Le
concept fondamental de filiation
divine est absent dans le schéma que
propose Rodríguez (cf. p. 183) alors
que la réalité de la filiation divine et
son appréhension subjective par le
baptisé sont pour Escriva le
fondement de la vie chrétienne (ce
qui, soit dit en passant, ne manque



pas de soulever des questions sur des
approches plus théistes que
christocentriques, par exemple au
XVIIIème siècle). Un élément de
réponse pourrait être donné dans le
sens précisément de l’omniprésence
de la filiation divine dans le parcours
du chrétien (participer à la nature
divine c’est pour l’homme être
associé à la filiation divine) ; la voici
donc inapte à en caractériser une
partie précise ; à l’inverse, le concept
est en lui-même paradoxalement
trop restreint pour couvrir plusieurs
chapitres traitant d’aspects très
variés de la vie chrétienne. Ce n’est
pas le hasard qui conduit Rodríguez
à une identification des différentes
parties non à partir d’un thème mais
à partir d’une Personne, celle du
Verbe incarné (parties I et III) et de
son épouse, l’Église (partie II). Cette
solution correspond parfaitement au
christocentrisme du livre, clairement
affirmé par Rodríguez : « Si quelque
chose donne son unité au livre, et



cela déjà dès le premier point, c’est
son ‘christocentrisme’ total : il faut
grimper le plan incliné avec le Christ,
depuis le Christ et en suivant le
Christ » (p. 187) ; ce christocentrisme
se retrouve dans le titre de l’ouvrage,
qui fait référence à Jn 14, 6, et dans la
vie et l’enseignement de son
auteur88.

Jésus Christ est vrai homme et vrai
Dieu. La substance du dogme de
Chalcédoine est à l’arrière-plan de
chaque page de Chemin, un livre «
explicitement chrétien », pour
reprendre l’expression d’Alvaro del
Portillo : porteur d’une « double
composante », divine et humaine ; A.
del Portillo va jusqu’à affirmer que
cette double composante de
l’existence du chrétien constitue « la
source la plus profonde de Chemin » 
89.

On ne dispose pas de preuve tangible
que l’auteur de Chemin en ait établi



un schéma théologique concret. Il
semblerait donc permis de parler
d’un « schéma Rodríguez »
constituant une grille de lecture,
relativement convaincante90,
toutefois non indispensable pour
l’appréhension de la densité
théologique du livre91, offrant quand
même une clé pour son articulation.

Il semblerait, dis-je, car ce serait sans
compter sur la clarté trop passagère
peut-être de quelques lignes des 
Cahiers intimes datant du 10 mars
1931 et que Rodríguez cite en
commentant le point 11 de Chemin ;
Josémaria écrit : « “Christum regnare
volumus”, “Deo omnis gloria”,
“Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam”. Par ces phrases les trois
fins de l’OEuvre sont suffisamment
indiquées : Royaume effectif du
Christ, toute la gloire de Dieu, des
âmes » 92. Car ces trois idées de
Josémaria Escriva se retrouvent,
quoique dans un ordre distinct, dans



le schéma Rodríguez, dont la
structure peut s’embrasser d’un
regard aux pages 1235-1237 de
l’édition critico-historique. Suivre le
Christ (Première partie), c’est aller
vers Jésus par Marie (dernier
chapitre de la première partie) : 
Omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam. Le trouver et marcher in
Ecclesia (deuxième partie), c’est
permettre qu’il règne en nous (par
l’Eucharistie, chapitre 23, et dans
l’exercice des vertus, deuxième bloc
de chapitres de la seconde partie) :
Christum regnare volumus. Aimer le
Christ, c’est être pleinement en Lui et
c’est le faire aimer : c’est se donner
comme il se donne, et sa gloire, c’est
cela : Deo omnis gloria ; la troisième
partie contient un chapitre intitulé «
La Gloire de Dieu » et plusieurs
autres sur l’apostolat. Mais,
objectera-t-on, l’apostolat
n’appartient-il pas aussi pleinement
au Regnare Christum volumus ? Toute
division schématique prend donc le



risque de cloisonner arbitrairement
ce qui forme une unité.

En conclusion, les enseignements de
Josémaria Escriva se fondent
largement sur une expérience de
Dieu et de l’action divine dans les
âmes. Il n’y a pas chez lui
établissement d’une doctrine
préalable, mais sans doute des
lumières extraordinaires (tant par
leur importance que par la manière
dont elles lui parviennent) et ces
lumières éclairent d’un jour
universel la vie chrétienne. Elles
montrent que la radicalité de la vie
chrétienne est pour tous93, que le fait
de suivre le Christ et de s’identifier à
Lui est possible et nécessaire dans le
monde et par le monde. Chemin est
christocentrique au sens du dogme
de Chalcédoine et de l’analogie entre
la vie du Verbe incarné et celle du
chrétien, le double élément humain
et divin se faisant présent dans la
progressive divinisation de l’homme



uni à Celui qui est « le Chemin » (Jn
14, 6).

Théologie et terminologie

Rodríguez reste prudent puisqu’il
évite presque de qualifier de «
théologie spirituelle » l’enseignement
d’Escriva94, même s’il emploie
parfois, mais rarement, le mot «
théologie » à ce propos. Il affirme
une « anthropologie de la liberté »
qui demeure « sous-jacente tout au
long du livre » 95. Ainsi, par exemple,
n’hésite-t-il pas à qualifier de «
théologie de la paix » le texte du
point 301, qui n’est autre que la «
doctrine de la sainteté » ; l’expression
est encore de Rodríguez, pour lequel
cette doctrine est « centrée » au
chapitre de Chemin intitulé « Vie
surnaturelle » ; il qualifie le point 310
sur le sacrement de pénitence de «
profonde touche théologique » ; aux
points 40, 378, 473 et 476, l’auteur de 
Chemin proposerait une « théologie



de l’optimisme chrétien » ; en p. 485
il serait question d’une « théologie de
la tractio divine exercée par le Christ
dans son “exaltation” » et, p. 517, de
la « “centralité” théologique,
spirituelle et apostolique de l’étude
pour les étudiants » ; on trouve
encore la « théologie classique du
châtiment et de la peine », la
dimension « théologique » du péché
comme escroquerie ; le point 764 est
« d’une forte théologie », celle du
rapport entre l’union à Dieu et l’unité
entre les hommes dans leur
diversité ; enfin, l’introduction au
chapitre « Amour de Dieu » reconnaît
une « théologie de la charité dans 
Chemin », dont le point 439 offrirait «
une synthèse de la doctrine sur
“l’Amour de Dieu” », et Rodríguez
décèle en arrière-plan « une
théologie de l’Amour et de la Douleur
– de la Croix – » (auparavant il
signalait « l’anthropologie de la
maladie » de J. Escriva).



Rodríguez emploie fréquemment le
mot « doctrine » : il peut s’agir de la «
doctrine fondamentale » de « l’appel
universel à la sainteté » (située dans
« l’horizon spirituel et théologique »
du Concile Vatican II), de la «
doctrine de la “divinisation” », de la «
doctrine de la “sanctification du
travail”, omniprésente dans le livre »,
de la « doctrine sur l’enfance
spirituelle », de la « doctrine de la
“contemporanéité” du Christ », de la
« doctrine sur l’humilité » et de la «
doctrine de la connaissance de soi »,
de la « doctrine [sur la pauvreté]
fortement ancrée dans la tradition
spirituelle », de la « doctrine de
l’auteur » de Chemin sur différents
sujets, tout spécialement sa «
doctrine spirituelle sur l’Eucharistie
» formulée dans l’expression « la
Sainte Messe, centre et racine de la
vie chrétienne ». Il faudrait s’arrêter
sur cette question essentielle dans
l’enseignement de saint Josémaria, je
veux dire la place de l’Eucharistie,



sacrifice et sacrement ; Rodríguez
signale que la kénose du Christ, « qui
culmine sacramentellement dans
l’Eucharistie, est le fondement
théologique de la manière dont les
chrétiens se trouvent et vivent dans
la réalité séculière », l’humilité du
Christ étant en quelque sorte la «
base théologique du sens de la
discrétion et du témoignage chrétien
dans la société séculière ».

Rodríguez parle encore de la «
doctrine positive » ou « message
chrétien » de « l’unité de vie »,
qualifiée aussi de « catégorie
particulièrement propre à la pensée
de l’auteur » de Chemin; ou encore, à
propos d’un point déterminé de 
Chemin, de la « doctrine de ce point
» , la « doctrine éthique de ce point »,
la « doctrine de ce numéro », la «
doctrine spirituelle de Chemin » ou
encore la « doctrine spirituelle de
Josémaria Escriva – et pas seulement
dans Chemin ». J’ai cité le mot «



message », qui revient en effet
parfois sous la plume de Rodríguez,
par exemple en commentaire du
point 311, qui traite de l’auteur
soucieux de « donner forme à son
message », identifie un « message
spirituel » et « le message de Chemin
» ; « message » est équivalent ici à «
doctrine » ; on le retrouve encore en
commentaire du point 407 et de son «
critère de morale sociale », ou à
propos du point 939 et de son «
message théologique ».

Il n’est pas très fréquent que
Rodríguez parle de spiritualité,
probablement pour éviter la
confusion avec les spiritualités des
Ordres religieux et des
Congrégations, et parce que la
doctrine d’Escriva ne se limite pas à
un champ déterminé de la vie
chrétienne (contrairement, par
exemple, aux doctrines définies par
des expressions comme spiritualité
du mariage, spiritualité de l’unité,



etc.) ; on rencontre toutefois les mots
« spiritualité de saint Josémaria », «
spiritualité de l’auteur », «
spiritualité du livre » ; à propos du
fait de « passer inaperçu » comme
signe de prédilection divine,
Rodríguez traduit « spiritualité » par
« vision chrétienne de la vie ». Le
mot « esprit » lui est préféré : «
l’esprit qui s’adresse aux fidèles de
l’Opus Dei », « l’esprit de l’auteur de 
Chemin ». On trouve des expressions
qui se réfèrent directement à
l’intelligence de la foi dans la pensée
de Josémaria Escriva: la «
compréhension de la vie chrétienne
», « la manière de comprendre la vie
chrétienne », la « compréhension de
l’Église qui est propre à Chemin », sa
« conception optimiste –
profondément théologique – de la
grâce, saut du temps à l’éternité », et
même des « concepts de l’auteur de 
Chemin, particulièrement centraux
dans sa compréhension de la
“stratégie” divine de la Rédemption



». Rodríguez relève que Jean-Paul II,
lors d’un discours, cite le point 301
(en substance, la doctrine de la
sainteté) de Chemin pour commenter
ensuite la force de « cette doctrine » 
143.

Pour formuler son enseignement,
Escriva fait appel à des notions
parfois si capitales à ses yeux et
perçues d’une manière si nouvelle
qu’elles conduisent le Saint à forger
des expressions qui appellent, à tout
le moins, une construction
théologique porteuse. Outre la
reconnaissance d’une « terminologie
très caractéristique » de Chemin,
Rodríguez parle modestement du «
langage spirituel » de l’auteur,
expression qui aurait probablement
déplu à ce dernier. Elle s’applique
soit à un vocabulaire original au
contenu théologique propre : « le
Grand Inconnu » (pour désigner
l’Esprit Saint), « matérialisme
chrétien », « âme sacerdotale » et «



mentalité laïque », « sens surnaturel
», « unité de vie », « commencer et
recommencer » comme définition de
la « vie intérieure », « plan de vie », «
omnia in bonum » (tiré de Rm 8, 38),
« Sainte Pureté », « douleur d’Amour
», concept de « pauvreté » et de «
détachement », « petites choses » («
catégorie spirituelle dans la doctrine
de l’auteur »), « pureté d’intention » ;
soit à une terminologie habituelle
mais chargée d’un sens particulier
par Escriva : « sanctification »
préférée à « tendre à la perfection »,
avec, explique Rodríguez,
l’introduction d’un changement dans
les « modèles rédactionnels usuels
dans la littérature qui s’adresse aux
religieux et également aux prêtres » ;
dans cette ligne, la conception de la «
vocation » à la plénitude de la vie
chrétienne, indépendamment de
l’état de vie ; le concept de « place »
ou d’ « endroit » dans la société ; la «
catégorie ‘premiers chrétiens’ » ; ou
encore l’affirmation que le travail est



« l’axe de la sainteté au milieu du
monde » ; le « naturel », comme
élément essentiel de l’apostolat dans
le monde ab intra, ou encore la «
discrétion » comme « catégorie
théologique dans la pensée de
Josémaria Escriva » et « dimension
théologique » de la « sécularité
chrétienne », en particulier dans
l’apostolat ; la vie chrétienne
développée dans les « vertus », qui
composent en quelque sorte la
sainteté, toutes les vertus dans la vie
quotidienne et pas seulement
quelques-unes ; le rapprochement
entre la souffrance et l’espérance ; le
lien entre péché et grâce dans le
contexte de la vie d’enfance ; la
relation entre la liberté, l’amour et la
persévérance ; le prosélytisme bien
compris, en lien avec la pluralité des
charismes et des institutions dans
l’Église ; la considération toujours
conjointe du mariage et du célibat
apostolique, et dans une perspective
de vocation ; la Vierge Marie comme



« mère de Dieu et notre mère,
arrière-plan théologique de cette
doctrine [sur la puissante
intercession de la Sainte Vierge] ».

Ainsi, au-delà d’une éventuelle
détermination des enseignements de
saint Josémaria (théologie, doctrine,
message, catégorie, critère,
spiritualité, esprit, compréhension,
conception, concept, langage),
j’observe dans Chemin le défilé des
grands thèmes de la vie chrétienne ;
Rodríguez montre qu’ils reçoivent
tous un éclairage singulier et
harmonieux. Il semble que le dessein
de Dieu, que la Vierge Marie médita
peu à peu et auquel elle participa,
c’est-à-dire l’unique mystère du
Christ, Dieu et Homme, qui appelle
chacun à le suivre, donne sa
cohérence à l’ensemble de cette
approche existentielle. Y a-t-il des
aspects de ce mystère auxquels
Josémaria Escriva apporte une



contribution théologique plus
significative ?

(à suivre)

Guillaume Derville. Né à La Seyne-
sur-Mer (Var, France), diplômé de
l’École Supérieure de Commerce de
Paris, l’abbé Guillaume Derville est
docteur en théologie (Université
Pontificale de la Sainte-Croix) : sa
thèse, Histoire mystique, porte sur
l’oeuvre du cardinal Daniélou. Auprès
de l’Évêque Prélat de l’Opus Dei à
Rome, G. Derville s’est occupé de
questions liées à l’apostolat de la
jeunesse, puis à la direction spirituelle
et à la formation permanente des
fidèles prêtres et laïcs de la Prélature,
dont il est actuellement le Directeur
spirituel central

Notes

3. Josemaría Escrivá, Camino, edición
crítico-histórica, preparada por
Pedro Rodríguez, 3ª ed., Madrid,



Rialp, 2004, 1237 pp. (24 x 16 cm).
Dans le présent article, sauf mention
explicite d’autres écrits de Rodríguez,
le renvoi à cet auteur concernera
toujours ce livre dans sa troisième
édition. Pour faciliter au public
francophone l’accès à des textes en
grande partie inédits en français, j’ai
traduit toutes les citations, tant celles
de J. Escriva que celles de son
commentateur Rodríguez et des
autres auteurs. Je nomme « point »
chaque numéro ou considération de 
Chemin. Sur le deuxième point de 
Chemin, cf. Rodríguez, p. 218 ; sur la
doctrine de l’alter Christus appliquée
à tout chrétien, voir aussi Chemin,
nn. 687 et 947, et les commentaires
de Rodríguez, pp. 809 et 1099 ;
appliquée au prêtre, voir Chemin, nn.
66 et 67, et commentaires de
Rodríguez, pp. 278-282.

4. Rodríguez, en effet, l’affirme sans
ambages, par exemple p. XVIII : « Ce
n’est toutefois, ni ne prétend être, un



commentaire théologique et de
spiritualité » ; vid. aussi p. 153. Il se
prononce sur la structure
théologique de Chemin, c’est-à-dire
sur la théologie qui se manifeste
dans Chemin, dans sa première étude
intitulée « La spiritualité de Chemin
», qui constitue le chap. IV de son
livre Vocación, trabajo,
contemplación, Pamplona, Eunsa,
1986, 218 pp. L’analyse, dans l’édition
critique, de l’ordo de Chemin en
fonction de l’intentio, ne modifie pas
substantiellement l’approche
théologique d’il y a vingt ans.

6. Voici quelques recensions :
Laurent Touze, in Annales Theologici,
17 (2003), pp. 222-229 (« un
instrument scientifique de valeur ») ;
Tomás Álvarez O.C.P., in Monte
Carmelo, 111/1 (2003), pp. 277-280 («
une oeuvre classique et, comme telle,
pérenne, de la spiritualité
chrétienne, Chemin ; et une édition
documentaire qui ne se limite pas à



donner un cadre ni à enchâsser ce
joyau de livre ») ; Vito Tomás Gómez
García, O.P., in Teología espiritual,
140 (2003), pp. 286-287 (« une édition
vraiment exemplaire à tous points de
vue ») ; Santiago María González
Silva, C.M.F., in Claretianum (2003)
pp. 411-413 (« L’édition [...] comble
toute attente bien fondée ») ; Karl-
Heinz. Neufeld S.J., in Zeitschrift für
katholische Theologie, 125/4 (2003),
pp. 499-500 : (« Il faut reconnaître
avant tout l’essai d’offrir avec cette
édition une base digne de foi pour le
texte et sa compréhension »).

8. Cf. Pedro Rodríguez, Vocación,
trabajo, contemplación …, p. 186.

9. RODRÍGUEZ, p.186. Rodríguez
cherche dans son édition critique « la
compréhension théologique de la
structure que l’auteur donne à son
livre » Pedro RODRÍGUEZ, Camino de
Josemaría Escrivá : Génesis, historia,
mensaje, in Constantino ÁNCHEL



[dir.], En torno a la edición crítica de
Camino, Madrid, Rialp, 2003, p. 47,
note 26)

10. Voir à ce sujet Ramón Herrando
Prat de la Riba, Los años de seminario
de Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925), El seminario de San
Francisco de Paula, Instituto
Histórico Josemaría Escrivá,
Monografías, Madrid, Rialp, 2002.

11. Javier Echevarría, Prologue, in
Rodríguez, pp. XIII-XIV.

15. « Je ne te dirai rien de nouveau.
Je vais remuer tes souvenirs, en faire
surgir quelque pensée qui te frappe,
pour que ta vie s’améliore, et que tu
t’engages dans des chemins de prière
et d’Amour » ; « rien de nouveau »,
aucun raisonnement donc ; il s’agit
de s’engager sur des chemins, c’est
bien de metanoïa

16. Entretien avec Jacques Guillemé-
Brûlon, du Figaro, publié le 16 mai



1966, repris dans Entretiens, 2ème
éd. française, Paris, Le Laurier, 1987,
n. 18.

18. Le traducteur de la biographiée
rédigée par Andrés Vazquez de
Prada, Le fondateur de l’Opus Dei. Vie
de Josémaria Escriva, Paris-Montréal,
Le Laurier-Wilson & Lafleur, 3
volumes (2001, 2003, 2005), fait
erreur en traduisant « sons de
cornemuse ; cf. vol. II, p. 387, note 42.

20. Cf. Jn 3, 7 : « Il faut que vous
naissiez de nouveau » ; cf. Mt 18, 3 ;
19, 13 ; 21, 15 ; Mc 10, 13 ; Lc 18, 7.

21. Vid. in Constantino Anchel (dir.),
op.cit., p.43, où Rodriguez cite Miguel
Angel Garrido Gallardo : « Une
lecture authentique du livre ne peut
être faite que par « qui jouit de ce
que saint Jean de la Croix appelle «
‘simplicité d’esprit’ ».

23. Par exemple les points 93, 101,
110. […]



24. Par exemple point 97 ; cf. aussi
l’introduction au chapitre « La
Communion des Saints », p. 695 : J.
Escriva transmet un message « à
partir de sa propre expérience
spirituelle et pastorale » ; p. 837,
commentaire du point 724 : «
construction en dialogue de
l’expérience pastorale de l’auteur en
la matière [la lutte intérieure], à
commencer par son auto-expérience
».

25. Cf. Rodriguez, pp 24-25 ; qu’il
s’agisse de lettres reçues […] ou de
lettres envoyées […]

26. C’est le cas de 47 points […]

27. Rodriguez, p.239, commentaire
du point 19.

28. Rodriguez, p. 706.

29. Cf. Rodriguez, p. 428,
commentaire du point 242.



30. Cf. Rodriguez, p. 794,
commentaire du point 664.

36. En voici le texte, tiré de la
onzième édition française de Chemin
(Paris, Le Laurier, 2005), pp. 13-14 : «
Ce message surnaturel, cette annonce
de Dieu, se trouve dans Chemin non
pas comme une simple vérité que
l’on affirme, mais comme
l’expression d’une vie intensément
vécue : c’est le travail sacerdotal que
saint Josémaria avait commencé en
1925 qui se reflète dans ces pages.
Réflexions sur des passages de
l’Écriture Sainte, extraits de
conversation, expériences
personnelles, fragments de lettres,
voilà les matériaux du livre […] «
Mgr Escriva de Balaguer —
commente un compte-rendu de 
l’Osservatore Romano (24 mars 1950)
— a écrit plus qu’un chef d’œuvre : il
a écrit en s’inspirant directement de
son cœur ».



37. Cf. par exemple, Rodriguez, p.
561, commentaire du point 387 ;
expérience qui fut aussi parfois pour
lui la nuit de l’âme, cf. Rodriguez, pp.
349-351 […]

38. Cf. par exemple Rodriguez, p. 747,
commentaire du point 597, 39.

39. Cf. Constantino Anchel (dir.)
op.cit, p. 17.

41. Il le reconnaît lui-même, comme
le montre Rodríguez dans son
commentaire du point 292, en
réponse à une question sur le
pourquoi de l’identification de la vie
intérieure au fait de « commencer et
recommencer » : « Parce que telle est
mon expérience quotidienne » (cf.
Rodríguez, p. 474). Voir aussi le
témoignage rapporté par Rodríguez,
p. 832, note 23, en commentaire du
point 713 ; Rodríguez devine en
particulier dans les points 713, 714 et
716 des « instantanés » (cf. p. 832) de
conversations de direction



spirituelle ; il remarque en même
temps, p. 314, que le point 110 « qui
reflète également la nombreuse
direction spirituelle que [Escriva]
exerçait – surtout auprès d’étudiants
et de professeurs d’université – a en
premier lieu un caractère
autobiographique ».

42. Cf. Scott Hahn, « Aimer
passionnément la parole de Dieu,
L’utilisation de l’Écriture dans les
écrits de saint Josémaria » dans 
Romana, Bulletin de la Prélature de la
Sainte-Croix et Opus Dei, n° 35, juillet-
décembre 2002.

43. Cf. par ex. Rodriguez, p. 811,
commentaire du point 691 sur les
prières recommandées par saint
Josémaria.

49. Sur sainte Thérèse de Jésus, cf.
par exemple, Tomás Alvarez, op. cit.,
pp. 279-280.



50. Il avoue, certes, dans une lettre
du 7 juin 1965 : « En ce moment, je
rafraîchis la ferveur littéraire de ma
jeunesse. Je m’adonne à la lecture de
l’ancienne littérature castillane. Ce
dont le Seigneur se sert pour me
confirmer dans sa paix » : cit. in
Andrés Vazquez de Prada, op.cit., vol.
I, p. 87 […]

51. Cf. Rodriguez, pp. 1177-1182.

54. Cf. pp. 229-230 ; il s’agit de textes
de l’Écriture qui viennent au cœur et
sur les lèvres du Saint, puis soudain
émerge dans son esprit de manière
irrésistible une interprétation
surnaturelle à la foi évidente et
nouvelle qui élève davantage encore
sa contemplation (cf. Alvaro del
Portillo, in Positio super vita et
virtutibus Romana et matriten.
Beatificationis et Canonizationis Servi
Dei Iosephmariae Escrivá de
Balaguer, Rome 1988, p. 951 ; vid.



aussi Rodríguez, p. 310, commentaire
du point 103).

55. Sur la filiation divine (cf. Ps 2 ;
Rm 8, 15 ; Ga 4, 6) ; sur la charité (cf.
Mt 19, 11-12 ; Jn 13, 34-35 ; Jn 21, 17 ;
Ga 6, 2 ; vid. à cet égard, par exemple,
Rodríguez, pp. 555-557) ; la
contemplation au milieu du monde
(cf. Lc 12, 42) ; le travail (cf. Gn 2,
15) ; l’appel universel à la sainteté (cf.
Mt 5, 48 ; 1 Th, 4, 3 ; 1 Tm 2, 4) ; la
sainteté comme plénitude de la
filiation dans le Christ (cf. Lc 15, 11s ;
Rm 8, 14-31 ; Ga 3, 26 ; Ep 1,4 ; 1 Jn 3,
1-3) ; l’accomplissement de la volonté
divine et la Croix (cf. Mt 11, 29-30 ;
16, 24 ; Lc 1, 38 ; 22, 42 ; Jn 19, 25 ; Ph
2, 6-8) ; la sanctification au milieu du
monde (cf. Jn 17, 15) ; la
sanctification du monde ab intra (cf.
Mt 13, 33 ; Jn 17, 11.15-19.23 ; 1 Co 7,
20 ; Rm 8, 21) ; la mission apostolique
(cf. Lc 12, 49 ; Jn 15, 5) ; etc.



56. Rodriguez, pp 485-486,
commentaire au point 301.

57. Comme le « Magis » (cf. Alonso
Rodriguez, Ejercicio de perfección, p.
I, tr I , c 6), qui pourrait faire l’objet
d’un commentaire du point 23, ou le 
« Esto vir » biblique (1 R 2, 2) du
point 4 ; qu’on trouve chez
Lacordaire, saint Jean Bosco, saint
Luigi Orione et qui était inscrit sur
les murs de nombreux collèges
jésuites ou maristes, etc.

58. Par exemple, Henri de Lubac,
dans Le drame de l’humanisme athée.
Œuvre complètes II, Cerf 2000, p. 131,
écrit : « En fin de compte, ce dont
nous avons besoin, ce n’est même
pas d’un christianisme plus viril, ou
plus efficace, ou plus héroïque, ou
plus fort : c’est de vivre notre
christianisme plus virilement, plus
efficacement, plus fortement, plus
héroïquement s’il le faut. Mais de le
vivre tel qu’il est. Il n’y a rien à y



changer, rien à y corriger, rien à y
ajouter (ce qui ne signifie d’ailleurs
pas qu’il n’y ait sans cesse à le
recreuser) ; il n’y a pas à l’adapter à
la mode du jour. Il faut le rendre à
lui-même dans nos âmes. Il faut lui
rendre nos âmes » ; cf. Josémaria
Escriva, Entretiens, n. 1 : « Pour moi, 
aggiornamento signifie avant tout :
fidélité. […] L’aggiornamento de
l’Église — aujourd’hui comme à tout
autre époque— est
fondamentalement ceci : une
réaffirmation joyeuse de la fidélité
du Peuple de Dieu à la mission reçue,
à l’Évangile ».

59. Cf. Rodriguez, p. 345.

60. Escriva, certes, ne reprend pas les
expressions marquées au coin de
Bérulle comme « états et mystères » ;
il s’agit ici non d’inspiration, mais de
parallèles qui ont leurs limites. […]

61. Que l’on pense à Condren, le
victimisme en moins ; Escriva, en



effet, n’aime pas la terminologie de «
victime » ni la psychologie doloriste
qui l’accompagne, comme le montre
parfaitement Rodrigue, p. 350, note
17 (cela lui « répugne », dit Escriva)
[…]

62. Cf. par ex. Rodriguez, pp 499-500,
commentaire du point 316.

63. Je pense, par exemple, à la
fondation du P. Jean-Marie Perrin,
O.P., qui me raconta comment saint
Josémaria et Alvaro del Portillo
l’aidèrent à Rome ; ou encore,
toujours dans l’orbite française, aux
intuitions de Madeleine Delbrêl ; il
suffit de citer le titre éloquent de son
ouvrage Nous autres gens de la rue
(1966) ; J.Escriva employait des
expressions semblables ; ainsi par
exemple en 1960, texte recueilli dans 
Amis de Dieu, 3ème éd. française,
Paris, Le Laurier, 2000, n. 58 : « Dieu
nous a tous appelés à l’imiter ; et il
nous a appelés, vous et moi, pour



que, vivant au milieu du monde —
étant des gens de la rue—, nous
sachions placer le Christ Notre
Seigneur au sommet de toutes les
activités honnêtes de l’homme » ;
toutefois les réalisations et leur
esprit même ne manquent pas de
différences. Il serait intéressant
d’étudier le rayonnement de Chemin
dans la littérature spirituelle
contemporaine. Je pense par
exemple au cardinal Van Thuan qui,
dans des moments dramatiques de
son existence, transcrivit des points
de Chemin.

64. Rodriguez le cite plus de 30 fois,
cf. Index des noms, p. 1217 ; saint
François Xavier, près de 20 fois, cf. 
ibidem, p. 1215.

65. Rodriguez le cite environ 30 fois,
cf. Index des noms, p. 1218.

66. Rodriguez la cite plus de 50 fois,
cf. Index des noms, p. 1228.



67. Rodriguez la cite plus de 20 fois,
en particulier en ce qui concerne la
dévotion au Saint-Esprit, cf. Index des
noms, p. 1230. F.J.del Valle
(1856-1930), pauvre couturière de
Carrion de los Condes (Palencia,
Espagne), mena une vie obscure
illuminée par une vie intérieure de
haute volée mystique et spéculative,
comme en témoignent ses écrits.

68. Rodriguez la cite plus de 40 fois.
Cf. Index des noms, p. 1229. Les
thèmes majeurs sont l’enfance
spirituelle et les petites choses.

69. Paul Claudel, lettre du 25 mai
1907, in Jacques Rivière- Paul
Claudel, Correspondance (1907-1914),
Paris, Plon, Col. « Livre de vie », 35,
1963, p. 50 ; références (insuffisantes
à mon goût) à Pascal, in Rodriguez,
pp 157, 546 (commentaire du point
375), 741 (com. Du point 592) n 911
(introduction du chap. « Petites
choses »).



70. Josémaria Escriva, Note prise lors
d’une réunion, 22 mars 1966, cité par
Rodriguez, p. 179, note 35.

72. Cf. Pedro Rodriguez, Camino de
Josemaría Escrivá…, pp 41, 44 et 56.

73. Sur les aspects de droit et
d’organisation en relation avec le
charisme originel et le processus de
fondation, voir Amadeo de
Fuenmayor, « La ‘prudentia iuris’ de
Mons. Josemaría Escriva de Balaguer
en su tarea fundacional » , conférence
prononcée à l’Université de Navarre
le 24 avril 1992, in Amadeo de
Fuenmayor, Escritos sobre prelaturas
personales, Pamplona, Eunsa,
Colección canónica, 1992, pp.
205-224.

75. Cf. Pedro Rodriguez, Camino de
Josemaría Escriva..., p. 44.

76. Voir par exemple la situation du
chapitre « Petites choses » et son
interprétation, pp. 911-912.



79. Josémaria Escriva, Chemin, n.
382 ; vid. le commentaire de
Rodriguez, pp 552-554.

80. Ma critique rejoint ici
l’argumentaire connu contre le
discours sur les étapes de la vie
intérieure, des « commençants » aux
« parfaits ». Rigidifier les divisions
c’est raccourcir le bras de Dieu. Du
reste, Escriva ne s’intéressait pas aux
classifications et aux
systématisations excessives, comme
le note Rodriguez dans son
commentaire au point 594 […]
Escriva « ne parle pas de degrés, il na
pas de préoccupation ‘systématique’
» ; Rodriguez voit toutefois au point
616 des « étapes », cette fois, a
contrario, dans l’éloignement du
Christ (p. 760).

81. Rodriguez, p. 554.

82. Josémaria Escriva, Amis de Dieu,
n. 300. Texte à ce point significatif
qu’il a été choisi comme leçon de la



Liturgie des Heures pour la fête de
saint Josémaria […]88. Vid. pp. 312 ,
410, 732, 819 […]

89. José Morales (dir.), op. cit, p. 51.

90. C’est notamment l’opinion de
Sebastian Maria Gonzalez Silva,
op.cit., p. 412 : « Le plan nous semble
convaincant, si l’on accepte que
l’auteur lui-même le perçut plutôt
implicitement ».

91. C’est sans doute la raison pour
laquelle certains considèrent que la
partie la plus intéressante du livre de
Rodriguez est précisément l’édition
critique du texte de Chemin stricto
sensu ; telle est par exemple l’opinion
de Tomas Alvarez, dans sa recension
cit., p. 278.

92. Cité in Rodríguez, p. 225
(commentaire du point 11). Les
mêmes expressions latines sont
mentionnées dans l’Instruction du 19
mars 1934 au n. 36. Voir aussi



Rodríguez, pp. 925-926, note 2 (intr.
au point 831).

93. La profession des conseils
évangéliques ne constitue donc en
aucun cas le paradigme de la vie
chrétienne, contrairement à ce
qu’affirme Urs von Balthasar ; nulle
consécration extra-sacramentelle
n’est nécessaire pour établir une
spiritualité destinée aux fidèles
normaux et fondée sur le baptême ;
cf. à cet égard José Luis Illanes, 
Mundo y santidad, Madrid, Rialp,
1984, pp. 184-185. La doctrine
d’Escriva présente une pleine
cohérence avec celle du Concile
Vatican II sur l’appel universel à la
sainteté et la structure hiérarchique
du peuple sacerdotal qu’est l’Église
(cf. Lumen Gentium 41).

94. Une exception, en un certain
sens, à propos du plan de vie, cf.
Rodriguez, p. 512.



95. Cf. Rodriguez, p. 503,
commentaire du point 324, qui
renvoie à l’analyse de Cornelio
Fabro, La tempra di un padre della
Chiesa, in Cornelio Fabro et al., Santi
nel mondo, Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escriva, Milano, Ares,
1992, pp. 22-155.

143. Cf. Rodríguez, p. 484, citant Jean-
Paul II, Allocution du 14 octobre
1993.

Quelques notes ont été supprimées
pour alléger cette lecture.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/une-
connaissance-damour-note-de-

theologie-sur-ledition-critico-historique-
de-chemin-i/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/une-connaissance-damour-note-de-theologie-sur-ledition-critico-historique-de-chemin-i/
https://opusdei.org/fr/article/une-connaissance-damour-note-de-theologie-sur-ledition-critico-historique-de-chemin-i/
https://opusdei.org/fr/article/une-connaissance-damour-note-de-theologie-sur-ledition-critico-historique-de-chemin-i/
https://opusdei.org/fr/article/une-connaissance-damour-note-de-theologie-sur-ledition-critico-historique-de-chemin-i/
https://opusdei.org/fr/article/une-connaissance-damour-note-de-theologie-sur-ledition-critico-historique-de-chemin-i/

	Une connaissance d’amour: Note de théologie sur l’édition critico-historique de " Chemin " (I)

