
opusdei.org

Un anticléricalisme «
bon »

Un entretien avec Monseigneur
Fernando Ocariz, vicaire
général de l'Opus Dei, sur la
relation du chrétien avec la
politique d'après le
bienheureux Escriva de
Balaguer.

17/04/2002

« La sainteté n'est pas une affaire
pour des privilégiés (…). Le Seigneur
nous a appelé à rappeler à tous que,
en tout état et condition, au milieu
des nobles idéaux terrestres, nous



pouvons être saints : la sainteté est
possible ». C'est ce qu'écrivit dans
une lettre, le 24 mars 1930, le
bienheureux Escriva de Balaguer,
dont on a célébré le 9 janvier le
centenaire de la naissance. L'Opus
Dei (aujourd'hui prélature) a rappelé
sa figure lors d'un congrès
international à Rome, du 8 au 12
janvier, qui eut pour sujet « La
grandeur de la vie quotidienne » et
qui fut ouvert par une conférence du
prélat actuel Mgr Xavier Echevarria.
Tout au long du Congrès, les 1 200
participants provenant de 57 nations
ont pu approfondir, parmi d'autres
choses, des sujets comme la famille,
le développement, l'éducation et
l'intégration sociale, à la lumière du
message du fondateur. Un moment
marquant fut la célébration
eucharistique qui eut lieu le
mercredi 9 janvier dans la basilique
Saint-Eugène, présidée par le
cardinal Camillo Ruini et embellie
par la musique du maître Pablo



Colino, lequel le lendemain soir (avec
le chœur de l'Académie
Philharmonique Romaine et
l'orchestre « Gli amici dell'armonia »)
enthousiasma les participants au
Congrès avec un concert de chants de
Noël, de chants pour chorales
classiques et d'autres mélodies que
Mgr Escriva aimait, telles que « La
chanson du semeur », « O Signore dal
tetto natio » ou la chanson
récompensée par le festival de San
Remo « Aprite le finestre al nuovo
sole ».

Une part importante de ces
célébrations a concerné l’aspect
social. Les fonds recueillis à
l'occasion du concert étaient destinés
au Centre hospitalier Monkole de
Kinshasa. Par ailleurs, lors d'une
conférence de presse, on a présenté
des initiatives à caractère sanitaire et
éducatif au Congo, au Nigeria, au
Pérou, en Colombie, au Venezuela, en



Pologne, en Espagne, en Uruguay et
au Mexique.

Parmi les différentes conférences et
rapports, nous avons été frappés par
la rigueur de celle du vicaire général
de la prélature, Mgr Fernando
Ocariz, 58 ans, à qui nous avons
demandé, dans l'entretien qu'il nous
a accordé à l'Université Pontificale de
la Sainte Croix, de nous préciser la
portée de quelques affirmations du
bienheureux qui se rapportent aux
relations entre l'Opus Dei, l'Église et
la politique : en bref, qu'il nous
décrive « le bon anticléricalisme »
d'Escriva de Balaguer.

Monseigneur Ocariz, dans votre
conférence, vous avez parlé de la
pensée du bienheureux Escriva sur
un sujet qui est central dans la vie
d'un chrétien laïc : sa relation avec
la société civile. Le Bienheureux,
par exemple dans sa célèbre
homélie « Le matérialisme



chrétien », manifesta le besoin
d'avoir une « mentalité laïque », y
compris dans les questions
politiques. Qu'est-ce que cela
signifie exactement ?

Cela signifie, à mon point de vue,
d'avoir compris en profondeur les
conséquences implicites de la
vocation chrétienne des fidèles laïcs :
comme l'enseigne le concile Vatican
II, les laïcs ont la mission spécifique «
de rechercher le royaume de Dieu
dans la gestion des choses
temporelles, et en les orientant selon
Dieu ». C'est pourquoi, quand il
intervient dans les questions
politiques, le chrétien les affronte
avec la responsabilité qui lui revient
en tant que citoyen et de la mission
qui lui est propre en tant que
chrétien. Dans les enseignements du
bienheureux Josémaria, la mentalité
laïque est aussi éloignée du laïcisme
que du cléricalisme, précisément
parce qu'il comporte la conscience de



devoir agir dans les questions
temporelles (professionnelles,
sociales, politiques…) avec
compétence professionnelle et avec
esprit chrétien, c'est-à-dire selon
Dieu et au service du prochain.

D'après le bienheureux Escriva,
l'une des conséquences d'une
cohérente « mentalité laïque »
dans le champ politique est «
d'être assez honnêtes pour
assumer sa propre responsabilité
personnelle ». Dans la pratique,
qu'est-ce que cela implique ?

Cela implique évidemment de ne pas
prétendre décharger sur les autres
ou sur l'Église les conséquences de
ses propres décisions. En outre, je
dirais que cela signifie aussi de ne
pas avoir peur — ou en tout cas,
surmonter la peur — de donner un
témoignage personnel clair en
défense de la vérité et de la justice,
également lorsque dans certaines



ambiances une conduite de ce genre
peut aller à contre-courant ou même
sembler dangereuse pour la propre
carrière professionnelle ou politique.
Le catholique doit toujours essayer
de promouvoir la concorde, la
sérénité et l'ouverture d'esprit dans
les débats d’opinions, mais pas au
prix de réduire le christianisme au
domaine strictement privé, parce
que dans un tel cas le bien temporel
terrestre lui-même de la société civile
se verrait sérieusement compromis.

Autre conséquence, d'après le
bienheureux Escriva : « être assez
catholique pour ne pas se servir de
notre Mère l'Église, en la mêlant à
des factions humaines ». Qu'est-ce
que cela signifie, Mgr Ocariz. Est-ce
peut-être une prise de distance à
l'égard des partis explicitement
catholiques ?

« Ne pas se servir de l'Église » ne veut
pas dire nier, en principe,



l'opportunité qu'existent des partis
explicitement catholiques. Cela
signifie rappeler aux catholiques qui
agissent en politique, et aussi aux
non-catholiques, qu'ils ne doivent
pas immiscer l'Église dans la défense
des intérêts partisans. C'est-à-dire
qu'il faut respecter l'Église dans la
défense de l'accomplissement de sa
mission et, en même temps, défendre
l'autonomie légitime des réalités
temporelles, si bien que les laïcs les
sanctifient sans se servir de l'Église :
d'Elle, ils doivent espérer recevoir
rien de plus (et rien de moins) que la
Parole de Dieu et les Sacrements.
Cela comporte aussi la défense juste
de la liberté personnelle des
chrétiens dans tous les champs que
le Seigneur a laissé à la libre
discussion des hommes, et c'est un
autre aspect où la prédication du
bienheureux Josémaria fut claire et
incisive : il ne cessa jamais de répéter
que personne ne peut réduire la foi à
une idéologie terrestre, ni se



considérer investi du pouvoir de
disqualifier ceux qui ne pensent pas
comme lui dans des matières qui, par
leur nature, admettent diverses
solutions conformes à la doctrine du
Christ.

Le spiritualisme, le matérialisme
et le cléricalisme sont quelques-
uns des obstacles pour la
formation d'une véritable «
mentalité laïque ». À propos du
cléricalisme, vous avez parlé dans
votre conférence d'un « bon
anticléricalisme » promu par le
bienheureux. Dans quel sens on
peut mettre en pratique un « bon
anticléricalisme » ?

L'anticléricalisme « bon », à la
différence de l'anticléricalisme «
mauvais », naît de l'amour de
l'Église ; et en particulier de l'amour
du sacerdoce, uni à une
compréhension profonde du rôle
ecclésial des laïcs. Cet



anticléricalisme « bon » a beaucoup
de conséquences pratiques et elles
s'opposent toutes au cléricalisme
dans ses diverses formes. Je pense
que l'un des éléments essentiels est le
rejet de tout ce qui comporte, aussi
bien dans l'activité du fidèle laïc que
dans celle du prêtre, l'usage d'une
mission sacrée pour une finalité
terrestre.

Monseigneur Ocariz, pouvez-vous
préciser ?

Le laïc, par exemple, ne peut
prétendre se servir de la hiérarchie
ecclésiastique ou simplement de sa
propre condition de catholique pour
obtenir des avantages professionnels
non mérités ; pareillement, le prêtre
ne peut prétendre réduire la fonction
des laïcs à celle de simples
collaborateurs des activités
ecclésiastiques. Certes, la
collaboration des laïcs dans les
fonctions propres du prêtre, à



l'intérieur de certaines limites, est
possible et parfois très opportune.
Mais, comme l'enseigne le
bienheureux Josémaria, et comme
cela fut défini par le concile Vatican
II, il est évident que le rôle spécifique
des laïcs n'est pas d'être partie
prenante dans les fonctions des
ministres sacrés, mais d'agir avec
liberté et responsabilité dans les
structures temporelles, en les
vivifiant avec le ferment du message
du Christ. Cela, cependant, ne signifie
pas qu'il y ait séparation, et encore
moins opposition, entre la mission
des pasteurs et la mission des laïcs.

Est-ce que le bienheureux Escriva
considérerait comme cléricales les
actions des pasteurs de l'Église qui
donnent des indications aux
chrétiens lorsque, en politique, des
décisions importantes doivent être
prises en matière morale et
sociale ?



Non, bien entendu. La fonction
magistérielle fait partie intégrante, à
laquelle on ne saurait renoncer, de la
mission des évêques qui doivent
prêcher l'Évangile avec toutes ses
implications morales et sociales.
Naturellement, dans des
circonstances normales, leur
enseignement se centre sur les
principes doctrinaux et sur les
principales conséquences d'ordre
pratique. Pour donner un exemple
concret, il serait absurde de parler de
« cléricalisme » au sujet du discours
du 28 janvier dernier, où Jean Paul II
a affirmé que la loi civile doit
protéger le mariage indissoluble.
D'un autre côté, dans des
circonstances exceptionnelles, les
évêques peuvent avoir aussi le
devoir de demander aux catholiques
une unité d'action politique
concrète : bien que dans des
circonstances normales, une telle
unité ne soit pas nécessaire, elle peut
l'être, pour la liberté de l'Église



quand celle-ci se voit menacée par
une idéologie totalitaire. Si la
hiérarchie épiscopale d'un pays
décidait d'intervenir de cette façon-
là, son attitude ne serait pas une
manifestation de cléricalisme, mais
de cohérence dans l'accomplissement
de sa mission pastorale.

Monseigneur Ocariz, peut-on
considérer l'Opus Dei comme un
véritable parti composé de
catholiques quoique non
institutionnalisé ?

Non, aucunement. Chaque fidèle de
la prélature a ses convictions propres
et personnelles en matière politique,
scientifique, culturelle, artistique,
assumées au nom de la même liberté
dont jouissent les autres citoyens
chrétiens ; c'est-à-dire sans autres
limites que celles qui découlent de la
foi et de la morale catholiques. Le
bienheureux Josémaria affirmait que
si, dans l'Opus Dei, on avait



simplement suggéré l'adhésion à une
ligne politique déterminée, il aurait
été le premier à quitter l'Œuvre.
Même dans les questions
théologiques qui sont matière à
opinion, le bienheureux Josémaria a
interdit que l'on forme une doctrine
propre à l'Opus Dei. En ce qui se
rapporte à l'agir politique, il existe
une notable diversité d'options
parmi les fidèles de l'Opus Dei, non
seulement en théorie, mais aussi en
pratique.

Pouvez-vous nous donner quelques
exemples concrets ?

Aux États-Unis par exemple, nous
trouvons des fidèles qui
sympathisent avec les démocrates et
d'autres avec les républicains. La
situation est analogue en Grande-
Bretagne où il y a des partisans du
parti conservateur et des partisans
du parti travailliste. Dans l'Espagne
des années soixante, outre les fidèles



de l'Œuvre qui, en même temps que
de nombreux autres catholiques,
participaient au régime de Franco, il
y en avait d'autres qui ont été obligés
de s'exiler à cause de leur activité
d'opposition. Tous avaient et ont en
commun avec tous ceux qui
s'efforcent d'être de bons chrétiens,
le désir de servir loyalement la
société, en affrontant les problèmes
humains non seulement avec
compétence professionnelle, mais
surtout à la lumière de l'Évangile.

Giuseppe Rusconi // Revista Il
Consulente RE (Milan)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/un-
anticlericalisme-bon/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/un-anticlericalisme-bon/
https://opusdei.org/fr/article/un-anticlericalisme-bon/
https://opusdei.org/fr/article/un-anticlericalisme-bon/

	Un anticléricalisme « bon »

