opusdei.org

Un anticléricalisme «
bon »

Entretien avec Monseigneur
Fernando Ocariz, vicaire
général de 1'Opus Dej, sur la
relation du chrétien avec la
politique d'apres Josémaria
Escriva de Balaguer.

12/12/2012

« La sainteté n'est pas une affaire
pour des privilégiés (...). Le Seigneur
nous a appelé a rappeler a tous que,
en tout état et condition, au milieu
des nobles idéaux terrestres, nous
pouvons étre saints : la sainteté est



possible ». C'est ce qu'écrivit dans
une lettre, le 24 mars 1930, Josémaria
Escriva de Balaguer.

Monseigneur Ocariz, dans votre
conférence, vous avez parlé de la
pensée du saint Josémaria sur un
sujet qui est central dans la vie
d'un chrétien laic : sa relation avec
la société civile. Par exemple dans
sa célébre homélie « Le
matérialisme chrétien », manifesta
le besoin d'avoir une « mentalité
laique », y compris dans les
questions politiques. Qu'est-ce que
cela signifie exactement ?

Cela signifie, a mon point de vue,
d'avoir compris en profondeur les
conséquences implicites de la
vocation chrétienne des fidéles laics :
comme l'enseigne le concile Vatican
I1, les laics ont la mission spécifique «
de rechercher le royaume de Dieu
dans la gestion des choses
temporelles, et en les orientant selon



Dieu ». C'est pourquoi, quand il
intervient dans les questions
politiques, le chrétien les affronte
avec la responsabilité qui lui revient
en tant que citoyen et de la mission
qui lui est propre en tant que
chrétien. Dans les enseignements du
Josémaria Escriva, la mentalité
laique est aussi éloignée du laicisme
que du cléricalisme, précisément
parce qu'il comporte la conscience de
devoir agir dans les questions
temporelles (professionnelles,
sociales, politiques...) avec
compétence professionnelle et avec
esprit chrétien, c'est-a-dire selon
Dieu et au service du prochain.

D'apreés Josémaria Escriva, 1'une
des conséquences d'une cohérente
« mentalité laique » dans le champ
politique est « d'étre assez
honnétes pour assumer sa propre
responsabilité personnelle ». Dans
la pratique, qu'est-ce que cela
implique ?



Cela implique évidemment de ne pas
prétendre décharger sur les autres
ou sur 1'Eglise les conséquences de
ses propres décisions. En outre, je
dirais que cela signifie aussi de ne
pas avoir peur — ou en tout cas,
surmonter la peur — de donner un
témoignage personnel clair en
défense de la vérité et de la justice,
également lorsque dans certaines
ambiances une conduite de ce genre
peut aller a contre-courant ou méme
sembler dangereuse pour la propre
carriere professionnelle ou politique.
Le catholique doit toujours essayer
de promouvoir la concorde, la
sérénité et I'ouverture d'esprit dans
les débats d’opinions, mais pas au
prix de réduire le christianisme au
domaine strictement privé, parce
que dans un tel cas le bien temporel
terrestre lui-méme de la société civile
se verrait sérieusement compromis.

Autre conséquence, d'apres
Josemaria Josémaria Escriva : «



étre assez catholique pour ne pas
se servir de notre Meére I'Eglise, en
la mélant a des factions humaines
». Qu'est-ce que cela signifie, Mgr
Ocariz. Est-ce peut-étre une prise
de distance a 1'égard des partis
explicitement catholiques ?

« Ne pas se servir de I'Eglise » ne veut
pas dire nier, en principe,
I'opportunité qu'existent des partis
explicitement catholiques. Cela
signifie rappeler aux catholiques qui
agissent en politique, et aussi aux
non-catholiques, qu'ils ne doivent
pas immiscer I'Eglise dans la défense
des intéréts partisans. C'est-a-dire
qu'il faut respecter I'Eglise dans la
défense de I'accomplissement de sa
mission et, en méme temps, défendre
I'autonomie légitime des réalités
temporelles, si bien que les laics les
sanctifient sans se servir de 1'Eglise :
d'Elle, ils doivent espérer recevoir
rien de plus (et rien de moins) que la
Parole de Dieu et les Sacrements.



Cela comporte aussi la défense juste
de la liberté personnelle des
chrétiens dans tous les champs que
le Seigneur a laissé a la libre
discussion des hommes, et c'est un
autre aspect ou la prédication du
Josémaria Escriva fut claire et
incisive : il ne cessa jamais de répéter
que personne ne peut réduire la foi a
une idéologie terrestre, ni se
considérer investi du pouvoir de
disqualifier ceux qui ne pensent pas
comme lui dans des matieres qui, par
leur nature, admettent diverses
solutions conformes a la doctrine du
Christ.

Le spiritualisme, le matérialisme
et le cléricalisme sont quelques-
uns des obstacles pour la
formation d'une véritable «
mentalité laique ». A propos du
cléricalisme, vous avez parlé dans
votre conférence d'un « bon
anticléricalisme » promu par le
bienheureux. Dans quel sens on



peut mettre en pratique un « bon
anticléricalisme » ?

L'anticléricalisme « bon », a la
différence de 'anticléricalisme «
mauvais », nait de I'amour de
1'Fglise ; et en particulier de I'amour
du sacerdoce, uni a une
compréhension profonde du role
ecclésial des laics. Cet
anticléricalisme « bon » a beaucoup
de conséquences pratiques et elles
s'opposent toutes au cléricalisme
dans ses diverses formes. Je pense
que l'un des éléments essentiels est le
rejet de tout ce qui comporte, aussi
bien dans l'activité du fidele laic que
dans celle du prétre, I'usage d'une
mission sacrée pour une finalité
terrestre.

Monseigneur Ocariz, pouvez-vous
préciser ?

Le laic, par exemple, ne peut
prétendre se servir de la hiérarchie
ecclésiastique ou simplement de sa



propre condition de catholique pour
obtenir des avantages professionnels
non mérités ; pareillement, le prétre
ne peut prétendre réduire la fonction
des laics a celle de simples
collaborateurs des activités
ecclésiastiques. Certes, la
collaboration des laics dans les
fonctions propres du prétre, a
I'intérieur de certaines limites, est
possible et parfois trés opportune.
Mais, comme l'enseigne Josémaria
Escriva, et comme cela fut défini par
le concile Vatican II, il est évident
que le role spécifique des laics n'est
pas d'étre partie prenante dans les
fonctions des ministres sacrés, mais
d'agir avec liberté et responsabilité
dans les structures temporelles, en
les vivifiant avec le ferment du
message du Christ. Cela, cependant,
ne signifie pas qu'il y ait séparation,
et encore moins opposition, entre la
mission des pasteurs et la mission
des laics.



Est-ce que Josémaria Escriva
considérerait comme cléricales les
actions des pasteurs de 1'Fglise qui
donnent des indications aux
chrétiens lorsque, en politique, des
décisions importantes doivent étre
prises en matiere morale et

sociale ?

Non, bien entendu. La fonction
magistérielle fait partie intégrante, a
laquelle on ne saurait renoncer, de la
mission des évéques qui doivent
précher I'Evangile avec toutes ses
implications morales et sociales.
Naturellement, dans des
circonstances normales, leur
enseignement se centre sur les
principes doctrinaux et sur les
principales conséquences d'ordre
pratique. Pour donner un exemple
concret, il serait absurde de parler de
« cléricalisme » au sujet du discours
du 28 janvier dernier, ou Jean-Paul II
a affirmé que la loi civile doit
protéger le mariage indissoluble.



D'un autre coté, dans des
circonstances exceptionnelles, les
évéques peuvent avoir aussi le
devoir de demander aux catholiques
une unité d'action politique

concrete : bien que dans des
circonstances normales, une telle
unité ne soit pas nécessaire, elle peut
1'étre, pour la liberté de 1'Eglise
quand celle-ci se voit menacée par
une idéologie totalitaire. Si la
hiérarchie épiscopale d'un pays
décidait d'intervenir de cette fagon-
13, son attitude ne serait pas une
manifestation de cléricalisme, mais
de cohérence dans l'accomplissement
de sa mission pastorale.

Monseigneur Ocariz, peut-on
considérer 1'Opus Dei comme un
véritable parti composé de
catholiques quoique non
institutionnalisé ?

Non, aucunement. Chaque fidéle de
la prélature a ses convictions propres



et personnelles en matiére politique,
scientifique, culturelle, artistique,
assumées au nom de la méme liberté
dont jouissent les autres citoyens
chrétiens ; c'est-a-dire sans autres
limites que celles qui découlent de la
foi et de la morale catholiques. Le
bienheureux Josémaria affirmait que
si, dans I'Opus Dei, on avait
simplement suggéré I'adhésion a une
ligne politique déterminée, il aurait
été le premier a quitter I'GEuvre.
Méme dans les questions
théologiques qui sont matiére a
opinion, le bienheureux Josémaria a
interdit que I'on forme une doctrine
propre a 1'Opus Dei. En ce qui se
rapporte a l'agir politique, il existe
une notable diversité d'options
parmi les fideles de 1'Opus Dei, non
seulement en théorie, mais aussi en
pratique.

Pouvez-vous nous donner quelques
exemples concrets ?



Aux Etats-Unis par exemple, nous
trouvons des fideles qui
sympathisent avec les démocrates et
d'autres avec les républicains. La
situation est analogue en Grande-
Bretagne ou il y a des partisans du
parti conservateur et des partisans
du parti travailliste. Dans I'Espagne
des années soixante, outre les fideles
de I'Euvre qui, en méme temps que
de nombreux autres catholiques,
participaient au régime de Franco, il
y en avait d'autres qui ont été obligés
de s'exiler a cause de leur activité
d'opposition. Tous avaient et ont en
commun avec tous ceux qui
s'efforcent d'étre de bons chrétiens,
le désir de servir loyalement la
société, en affrontant les problémes
humains non seulement avec
compétence professionnelle, mais
surtout & la lumiére de I'Evangile.

Revista Il Consulente RE (Milan), 1
Mars 2002



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/un-
anticlericalisme-bon-2/(01/02/2026)


https://opusdei.org/fr/article/un-anticlericalisme-bon-2/
https://opusdei.org/fr/article/un-anticlericalisme-bon-2/
https://opusdei.org/fr/article/un-anticlericalisme-bon-2/

	Un anticléricalisme « bon »

