
opusdei.org

Très humains, très
divins (XIV) : des
paroles vraies pour
éclairer

Jésus et les premiers disciples
ont fait preuve d’un grand
amour de la vérité, étant sûrs
de communiquer une nouvelle
qui remplit la vie de joie.

27/06/2022

« Voici vraiment un Israélite : il n’y a
pas de ruse en lui » (Jn 1, 47). L’éloge
de Nathanaël par Jésus peut aussi
s’appliquer à tous ceux qui l’ont



écouté. Le Maître n’a prononcé que
des paroles vraies, et vivait
profondément en accord avec elles.
Les paroles de Jésus renferment
toujours un désir ardent de nous
donner ce qu’il possède de mieux.
Cet amour signifie que ce qu’il dit est
toujours transparent, visant à nous
donner sa vérité et sa miséricorde.
C’est pourquoi, hier comme
aujourd’hui, sa vie et son témoignage
éblouissent, même si parfois ils
effraient ou déstabilisent aussi.

Sans peur de la vérité

Le sixième chapitre de Jean met en
évidence cette attitude du Maître.
Peu de temps après avoir laissé la
foule émerveillée par la
multiplication de quelques pains et
poissons, dont ils se sont tous
rassasiés, nous le voyons bien
déterminé à révéler une vérité
importante. Jésus sait très bien que
les milliers de personnes qui l’ont



suivi auront du mal à le comprendre.
Mais il ne fera pas l’économie d’une
parole et n’édulcorera pas le message
pour le rendre plus acceptable : «
Celui qui mange ma chair et boit
mon sang a la vie éternelle » (Jn
6,54). Presque tout le monde le
quitte, précisément à cause du
caractère déconcertant de ses
paroles : « Cette parole est rude ! Qui
peut l’entendre ? » (Jn 6, 60).

Si l'on reprenait le langage des
réseaux sociaux, on pourrait dire
qu'à ce moment précis, son audace
excessive lui a fait perdre plus de
cinq mille abonnés. Pour le Maître,
cependant, cet échec n’est
qu’éphémère et apparent : il ne
l’arrête ni ne le conditionne… À tel
point que, découvrant le
découragement et la désillusion sur
les visages des Douze, il leur
demande également : «Voulez-vous
partir, vous aussi ?» (Jn 6, 67).
Paradoxalement, pour rester avec



nous, Jésus préfère payer le prix de
la solitude : il n’est pas prêt, pour
s’assurer un succès éphémère, à
cesser de nous nourrir et de nous
aimer avec le pain eucharistique à
travers les siècles. Pour Jésus, comme
pour son Église, la vérité est amour
pour nous. Il sait qu’il est décisif de
se manifester de manière
authentique, afin que « tous les
hommes soient sauvés et
parviennent à la pleine connaissance
de la vérité » (1 Tm 2, 4). Et la vérité
fait souvent mal : « La vérité est loin
d’être bon marché. Elle est exigeante,
et elle brûle », a dit un jour Joseph
Ratzinger. « Le message de Jésus
comprend aussi le défi que nous
trouvons dans cette lutte avec ses
contemporains […] Celui qui ne veut
pas se laisser brûler, celui qui n’est
pas prêt à le faire, ne viendra pas
non plus à lui » [1].

Jésus dit ce qu’il a à dire, de la
manière dont il doit le dire, quand il



doit le dire. Peu avant d’être
condamné à mort par ceux qui
l’écoutaient dans le Temple de
Jérusalem, après les avoir accusés
devant le peuple d'être des «guides
aveugles ! […] hypocrites, parce que
vous ressemblez à des sépulcres
blanchis à la chaux» (Mt 23, 24.27), il
les réprimande, également
publiquement : « Serpents, engeance
de vipères, comment éviteriez-vous
d’être condamnés à la géhenne ?
» (Mt 23, 33) Ces paroles peuvent
nous impressionner. Jésus ne parle
pas aussi durement à ceux qui sont
dans l’erreur, ou aux pécheurs…
mais plutôt à ceux qui, se croyant
justes, empêchent les autres de
s’approcher de Dieu (Mt 23, 13). Il
sait parfaitement que ses paroles
suscitent l’antipathie de ceux qui
pensent déjà à le mettre à mort. Mais
cela n’a pas d’importance pour lui. Il
n’est même pas freiné par la crainte
que ses disciples ne deviennent des
victimes indirectes de son discours



enflammé… Parce que l’amour de la
vérité et des hommes est au-dessus
de la vie terrestre. Saint Josémaria a
très bien résumé cette attitude de
Jésus : « Ne crains pas la vérité,
même si la vérité doit te coûter la vie
» [2]. Avec ces paroles dures et crues
qu’il adresse aux pharisiens, Jésus
défend de l’erreur et du mensonge le
petit troupeau qui, au cours des
années, comme il le sait déjà,
souffrira lui aussi le martyre par
amour de Dieu et pour avoir défendu
cette même vérité. Parce que la
vérité est la première et la dernière
parole d’amour des martyrs
chrétiens.

Nombreux sont les passages dans la
vie du Seigneur dans lesquels cet
amour de la vérité prévaut. Comme il
l’affirme lui-même lors de son procès
devant Pilate, « Moi, je suis né, je suis
venu dans le monde pour ceci :
rendre témoignage à la vérité » (Jn
18, 37). Nous autres, chrétiens, nous



avons également été baptisés et
confirmés pour être les témoins de
celui qui est « le Chemin, la Vérité et
la Vie » (Jn 14, 6), face aux tentatives
de soumettre la réalité à des calculs,
des intérêts ou des idéologies.
Témoin : tel est le sens du mot
martyr. Si Dieu n’appelle pas tous les
chrétiens à verser leur sang pour la
foi, il attend de nous que nous
soyons prêts à donner notre vie,
goutte à goutte, pour cette même
foi ; à être des « martyrs sans
spectacle », comme « celui qui
consume sa vie, année après
année, travaillant sans rien
chercher d’autre qu’à servir
l’Église et les âmes, vieillissant en
souriant, inaperçu… » [3] Car, en
dernière analyse, « l’existence
temporelle, tant des individus que de
la société, n’a d’importance que
précisément comme étape vers
l’éternité. C’est pourquoi la vie
terrestre n’a qu’une importance
relative et n’est pas un bien absolu.



Ce qui compte absolument, c’est que
vous soyez heureux, que vous vous
sauviez » [4].

Il nous est impossible de nous taire
sur ce que nous avons vu et
entendu

Quel beau reflet de l’attitude
courageuse de Jésus-Christ voyons-
nous chez ses premiers disciples !
Après le feu de la Pentecôte, il est
étonnant d’entendre la prédication
des apôtres, parler maintenant sans
crainte. C’est ce qu’ils avaient appris
du Maître. Dans le livre des Actes des
Apôtres, nous voyons Pierre et Jean
emmenés devant le Sanhédrin pour
avoir exposé publiquement la vérité
de la résurrection de notre Seigneur,
et pour avoir expliqué la guérison
d’un homme boiteux. Après une nuit
en prison, ils sont soumis à un
interrogatoire, auquel assiste
également l’homme guéri. Les
anciens et les scribes leur



demandèrent : « Par quelle
puissance, par le nom de qui, avez-
vous fait cette guérison ? » (Ac 4, 7)
La liberté avec laquelle Pierre et Jean
parlent les étonne. Ils ne savent pas
quoi faire, sauf leur ordonner de ne
plus jamais enseigner ou faire quoi
que ce soit au nom de Jésus. La
réponse de Pierre est catégorique. Il
n’y a plus la moindre trace de la
lâcheté qui l’avait conduit à mentir et
à renier le Seigneur pendant la nuit
obscure de la passion : « Sachez-le
donc, vous tous, ainsi que tout le
peuple d’Israël : c’est par le nom de
Jésus le Nazaréen, lui que vous avez
crucifié mais que Dieu a ressuscité
d’entre les morts, c’est par lui que cet
homme se trouve là, devant vous,
bien portant » (Ac 4, 10). La réponse
de Pierre et de Jean montre le
caractère arbitraire de ce qu’on leur
demande de faire : «Est-il juste
devant Dieu de vous écouter, plutôt
que d’écouter Dieu ? À vous de juger.
Quant à nous, il nous est impossible



de nous taire sur ce que nous avons
vu et entendu» (Actes 4, 19-20).

Ces exemples tirés de la vie de Jésus
et des premiers disciples nous
donnent la juste mesure de notre
comportement dans la proclamation
de la vérité de Jésus-Christ. Une
fausse prudence pourrait nous
amener à tenir des discours
complaisants, ou à nous taire alors
que nous devrions parler. Certes,
évangéliser ne signifie pas entrer
toujours en conflit, mais cela ne peut
pas non plus consister à l’éviter en
permanence en faisant des
compromis avec la vérité. Dans ce
sens, saint Josémaria écrivait :
«Temporiser ? — C’est un mot que
l’on ne trouve — il faut temporiser !
— que dans le vocabulaire de ceux
qui n’ont pas envie de se battre —
douillets, roublards ou lâches —
parce qu’ils se savent vaincus
d’avance» [5]. En même temps, il
serait aussi trop confortable de



penser que la foi peut être transmise
sans considérer la solidité de notre
discours, ou sans tenir compte des
problèmes, des aspirations et de la
sensibilité de chaque moment, de
chaque personne.

Quoi qu’il en soit, lorsqu’un chrétien
veut vivre en accord avec son
identité, il devra parfois surmonter
la peur du ridicule, du qu’en dira-t-
on. Aujourd’hui, il est peut-être
moins fréquent que les disciples de
Jésus finissent parmi les lions ou
dans une cellule de prison, comme
cela est arrivé à Pierre et Jean et à
tant de saints qui nous ont précédés
dans la protection et le témoignage
de la foi. Il peut cependant arriver
que notre image publique souffre,
voire que nous soyons persécutés en
raison de notre défense de la dignité
humaine et de la liberté de
conscience, qui sont à la base de
l’exercice de la foi, du respect de la



vie et de tant d’autres réalités
inaliénables.

La vie des chrétiens, écrit saint
Josémaria, n’est « anti-rien » : elle est
«affirmation, optimisme, jeunesse,
joie et paix» [6]. C’est précisément
pour cette raison que nous devons
avoir « le courage de vivre, de façon
publique et constante, en conformité
avec notre sainte foi » [7]. Nous ne
pouvons pas laisser l’amour de Dieu
et de la vérité perdre de sa force
dans notre vie, car sans cet amour et
cette vérité nous n’aurions rien à
annoncer au monde. Parallèlement,
il est important de rechercher les
moyens de faire le plus grand bien
possible dans chaque situation, en
gardant à l’esprit que la
transmission de la vérité ne
dépend pas seulement de ce que
nous disons, mais aussi de ce que
ceux qui nous entendent
comprennent. Jésus choisissait aussi
parfois de se taire (cf. Lc 4, 28-30 ; Mt



26, 63) ; et s’il parlait souvent sans
détour, il cherchait toujours à se
faire comprendre des autres. En ce
sens, il sera parfois contre-productif
de trop insister sur une idée,
préférable d’attendre une autre
occasion, ou de repenser nos
raisons ; et nous devrons faire un
effort pour comprendre les raisons
des autres, ce qui peut souvent nous
éclairer pour mieux comprendre
notre foi et les lacunes de notre
discours.

Dans sa première lettre, que l’on
pourrait appeler la première
encyclique de l’histoire, saint Pierre
présente en quelques lignes tout ce
programme apostolique : « Honorez
dans vos cœurs la sainteté du
Seigneur, le Christ. Soyez prêts à tout
moment à présenter une défense
devant quiconque vous demande de
rendre raison de l’espérance qui est
en vous ; mais faites-le avec douceur
et respect. Ayez une conscience



droite, afin que vos adversaires
soient pris de honte sur le point
même où ils disent du mal de vous
pour la bonne conduite que vous
avez dans le Christ » (1 P 3, 15-16).

Dans les aréopages de notre siècle

Le défi de l’évangélisation exige non
seulement du courage, mais aussi
une préparation intellectuelle et
théologique — que chacun peut
obtenir —, le don des langues et une
empathie avec la culture
contemporaine, qui est la nôtre.
Regarder comment saint Paul se
comporte à Athènes peut nous aider
à comprendre la façon d’être
présents dans les aréopages de notre
siècle (cf. Ac 17,16 suiv.). Nous
voyons d’abord un Paul indigné à la
vue d’une ville livrée à l’idolâtrie.
Cependant, son ardeur ne l’amène
pas à parler avec amertume, ou
brutalement [8]. Il explore le terrain
et écoute: d’abord ses frères juifs à la



synagogue, puis, dans la rue, les
philosophes épicuriens et stoïciens,
avec lesquels il engage la
conversation et exprime ses idées sur
Dieu et la vie. En plus de contempler
avec intérêt l’architecture de la ville,
saint Paul fait preuve d’une bonne
connaissance de sa littérature, ce qui
lui permet d’adapter son message à
un public curieux de ses propos. Il
adapte sa prédication à ce public
déjà difficile, mais il ne dégrade ni
n’atténue l’Évangile. Son discours à
l’Aréopage reste un modèle, qui
mérite d’être relu de temps en temps.

Dans un premier temps, saint Paul
loue la beauté d’un autel construit au
Dieu inconnu, qu’il a découvert en se
promenant dans la ville. Cette
référence culturelle le rapproche de
ses interlocuteurs et lui permet de
parler de ce Dieu mystérieux, qu’il
affirme bien connaître. Avec diverses
références littéraires aux poètes
grecs, il oriente avec empathie son



discours vers la vérité qu’il veut
transmettre : que nous sommes tous
des créatures de ce Dieu inconnu,
parce qu’il est le Créateur et le
Seigneur de toutes choses. Il explique
aussi comment ce Dieu s’est rendu
présent parmi nous, non pas par des
idoles construites par des mains
humaines, mais en s’incarnant et en
offrant comme preuve de sa divinité
sa résurrection d’entre les morts…

Saint Paul parvient à faire briller
dans toute sa splendeur l’authenticité
du kérygme, le cœur de la foi, devant
un peuple cultivé et païen. Il est vrai
que, comme cela est arrivé au
Seigneur dans le discours sur le Pain
de Vie, la plupart de l’auditoire s’en
va poliment : « Là-dessus nous
t’écouterons une autre fois » (Actes
17, 32). Toutes les oreilles ne sont pas
prêtes à accepter la parole de Dieu,
dès la première écoute. Mais certains
restent : le récit ajoute que ce jour-là,
Denys l’Aréopagite, une femme



nommée Damaris et quelques autres
ont embrassé la foi. Le courage de
Paul, sa préparation intellectuelle et
ses qualités humaines, comme celles
de tant de chrétiens, sont le bois qui
permet à l’Esprit Saint d’allumer le
feu de Jésus-Christ dans de
nombreux cœurs. Ce passage de la
vie de saint Paul, enfin, nous
apprend beaucoup sur la manière de
procéder dans une culture qui a
parfois perdu jusqu’au nom même de
Dieu.

Tout à tous

Les paroles et la vie d’un chrétien
peuvent parfois être scandaleuses,
non pas parce qu’il fait quelque
chose de mal, mais par contraste
avec ce qui est considéré comme
socialement acceptable. Certes, sans
le chercher, son mode de vie peut
mettre en évidence le contraste avec
celui de nombreuses personnes: dans
leurs relations affectives, certaines



habitudes professionnelles, les
manières de s’amuser. Des manières
et des habitudes qui, non seulement
emportent l'adhésion d'un grand
nombre, mais sont parfois devenues
des droits juridiquement exigibles.

Dans ce contexte, quelqu’un pourrait
se sentir jugé et méprisé dans son
cœur par une déclaration comme
celle-ci de saint Paul : « Ne vous y
trompez pas : ni les débauchés, les
idolâtres, les adultères, ni les
dépravés et les sodomites, ni les
voleurs et les profiteurs, ni les
ivrognes, les diffamateurs et les
escrocs, aucun de ceux-là ne recevra
le royaume de Dieu en héritage » (1
Co 6, 9-10). Ces paroles ont peut-être
choqué certains des Corinthiens qui
les ont entendues, et elles le font
probablement encore aujourd’hui.
Les chrétiens sont positifs et la façon
dont nous parlons peut changer
selon le moment ou les gens à qui
nous nous adressons ; mais nous ne



pouvons pas être comme ces maîtres
qui disent ce que tout le monde veut
entendre (2 Tim 4, 4). Le prophète
Isaïe écrivait déjà : « Malheureux, ces
gens qui déclarent bien ce qui est
mal, et mal ce qui est bien, qui font
des ténèbres la lumière et de la
lumière les ténèbres, qui rendent
amer ce qui est doux et doux ce qui
est amer ! » (Is 5, 20).

En même temps, notre témoignage
de la vérité ne peut se réduire à
dénoncer le mal : l’Évangile est avant
tout l’annonce de l’amour
inconditionnel de Dieu pour chacun
d’entre nous. Les paroles de saint
Paul ne se limitent pas à une
énonciation condamnatoire des vices
et des péchés ; après ces lignes fortes,
il ajoute : « Voilà ce qu’étaient
certains d’entre vous. Mais vous avez
été lavés, vous avez été sanctifiés,
vous êtes devenus des justes, au nom
du Seigneur Jésus Christ et par
l’Esprit de notre Dieu » (1 Co 6, 11).



Peut-être qu’aujourd’hui plus que
jamais, « nous voyons ainsi que
l’engagement évangélisateur se situe
dans les limites du langage et des
circonstances. Il cherche toujours à
mieux communiquer la vérité de
l’Évangile dans un contexte
déterminé, sans renoncer à la vérité,
au bien et à la lumière qu’il peut
apporter quand la perfection n’est
pas possible. Un cœur missionnaire
est conscient de ses limites et se fait «
faible avec les faibles [...] tout à tous
» (1Co 9, 22) » [9]. Ceux qui vivent
dans une profonde amitié avec Dieu
et avec les autres peuvent se laisser
conquérir par la vérité et la
manifester librement et avec amour,
en accompagnant les autres sur un
plan incliné. Il est vrai que « le saint
n’est pas commode. Mais cela ne veut
pas dire qu’il doit être insupportable.
Son zèle ne doit jamais être amer. Sa
correction ne doit jamais être
blessante. Son exemple ne doit
jamais être perçu comme une sorte



de gifle morale qui frappe, arrogante,
la joue du prochain » [10].

Aujourd’hui comme hier, pour avoir
accès à la miséricorde de Dieu, il faut
se frapper la poitrine et se
reconnaître pécheur, ce qui demande
parfois un lent et patient
cheminement, d’abord en chacun de
nous… Comme il est important que,
tout au long de la vie, nous puissions
tous avoir à nos côtés des amis qui,
tout en nous comprenant, nous
éclairent par des paroles vraies. Car
seule la vérité nous rend libres, elle
seule peut libérer nos cœurs (cf. Jn 8,
32), elle seule apporte la vraie joie. Et
c’est ce que signifie évangéliser : « Il
s’agit toujours de rendre les gens
heureux, très heureux : la Vérité est
inséparable de la joie authentique » 
[11].



[1]. J. Ratzinger, « Dieu et le monde ».
Édition espagnole : Dios y el mundo,
Círculo de lectores, Barcelona 2011,
p. 209-211.

[2]. Saint Josémaria, Chemin, n° 34.

[3]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
VIIe station, n° 4.

[4]. Saint Josémaria, Lettres VI, 1973,
n° 12.

[5]. Saint Josémaria, Chemin, n° 54.

[6]. Saint Josémaria, Forge, n° 103.

[7]. Saint Josémaria, Sillon, n° 46

[8]. Cf. Chemin, nos 396-397.

[9]. Pape François, Evangelii gaudium,
n° 44.

[10]. Saint Josémaria, Forge, n° 578.

[11]. Saint Josémaria, Sillon, n° 185.



Carlos Ayxelá y José María
García

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-
divins-xiv-des-paroles-vraies-pour-

eclairer/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-xiv-des-paroles-vraies-pour-eclairer/
https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-xiv-des-paroles-vraies-pour-eclairer/
https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-xiv-des-paroles-vraies-pour-eclairer/
https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-xiv-des-paroles-vraies-pour-eclairer/

	Très humains, très divins (XIV) : des paroles vraies pour éclairer

