
opusdei.org

Très humains, très
divins (XII) : Ce qui
compte vraiment

Le défi d’être pauvre en esprit
tout en vivant au milieu du
monde

05/04/2022

Minuit est sur le point de sonner.
Depuis deux bonnes heures, le bruit
de la rue s'est déplacé pour s'installer
à l’intérieur des maisons.
Maintenant, c’est le silence. L’on
entend les pas lents d’une jeune
habitante de Nazareth ; elle est



visiblement enceinte et avance au
bras de son époux. Les deux
cherchent à tâtons l’étable qui leur a
été offerte pour passer la nuit. Dieu
va voir son Fils naître sur cette terre.
Lui, le Tout-puissant, a décidé de lui
préparer une place presque à ciel
ouvert. « La Parole de Dieu est un
enfant, incapable de parler […], Qui
l’aurait cru ? Noël, c’est célébrer un
Dieu nouveau, qui change notre
logique et nos attentes […]. Le Noël
de Jésus n’offre pas la chaleur
sécurisante de l’âtre, mais le frisson
divin qui secoue l’histoire »[1].

Bien qu’au fil du temps le souvenir
de la crèche de Bethléem soit resté
comme un lieu accueillant, même
d’un point de vue matériel, il n’était
probablement pas aussi chaleureux
que nous l’imaginons. Quelle était
l’intention de Dieu dans ce choix que
nous représentons d’année en année
dans nos foyers ? Cette nuit-là, Joseph
et Marie ont partagé le trésor de la



pauvreté. Les parents de Jésus ont
été libérés de tout ce qui pouvait
occulter la véritable richesse qu’ils
étaient sur le point de recevoir.
Ayant le choix de l’endroit, du
confort, le Créateur a choisi la
privation de tout pour nous montrer
ce qui compte vraiment.

Le Royaume des pauvres

« Nous assurons tout sauf le beau
temps et l’amour » : c’est ce qu’on
pouvait lire sur un panneau à
l’entrée d’une compagnie
d’assurance dans une ville où le
temps change très souvent. Si nous
ne pouvons pas décider du temps
qu’il fera, moins encore nous ne
pouvons pas garantir l’amour des
autres. Il n’existe pas assez d’argent
dans le monde pour forcer quelqu’un
à aimer sincèrement. C’est donc une
réalité qui nous inquiète peut-être un
peu, car elle nous prive de la sécurité
que nous connaissons dans d’autres



domaines. Or, il faut vivre avec cette
« marge d'erreur » : le souci de tout
contrôler bloque toute tentative
d’aimer et d’être aimé ; il rend
impossible le bonheur simple mais
robuste de ceux qui donnent et
reçoivent librement. « Heureux les
pauvres de cœur, car le royaume des
Cieux est à eux » (Mt 5, 3) : c’est ainsi
que Jésus commence le Sermon sur
la montagne. Le Maître offre le
bonheur, sur terre et au ciel, à ceux
qui placent leur sécurité et leur
richesse en Dieu.

La vertu de pauvreté, qui ne
s'identifie pas à la pauvreté
matérielle, financière, que l’Église
nous encourage à soulager, fait
partie de la vertu de tempérance.
C’est une disposition qui modère,
c’est-à-dire qui met à sa place notre
rapport aux biens que Dieu a créés.
Le pauvre de cœur possède des biens
et en jouit sans être possédé par eux.
Il évite de placer sa sécurité dans



l’accumulation des biens et sait
détecter en lui-même notre tendance
à bâtir notre vie, même de manière
inconsciente, comme si notre
bonheur dépendait
fondamentalement de ce que nous
avons… Et ce, malgré la mise en
garde de Jésus : « Mais quel malheur
pour vous, les riches, car vous avez
votre consolation ! » (Lc 6, 24).

Après avoir écouté pendant de
nombreuses années toutes sortes de
personnes, saint Josémaria
commentait : « Lorsque quelqu’un
axe son bonheur exclusivement sur
les choses d’ici-bas — j’ai été témoin
de véritables tragédies —, il en
pervertit l’usage raisonnable et
détruit l’ordre sagement disposé par
le Créateur. Son cœur devient alors
triste et insatisfait ; il s’engage sur la
voie d’un éternel mécontentement » 
[2]. La pauvreté nous permet de nous
rendre compte du caractère
éphémère de nombreuses « sécurités



» matérielles, ou de la superficialité
de certains moments de consolation
qui ne touchent pas les profondeurs
de l’âme. La pauvreté d’esprit nous
permet, enfin, de jouir vraiment de la
réalité, parce qu’elle nous relie aux
choses simples, aux personnes, à
Dieu : à tout ce qui veut être, sans
autre forme de procès, contemplé, et
satisfait ainsi nos désirs les plus
profonds.

« Pauvre en esprit, ne signifie-t-il pas
“homme ouvert aux autres”, c’est-à-
dire à Dieu et à son prochain ? »,
demandait saint Jean-Paul II lors de
sa visite en 1980 dans une favela de
Rio de Janeiro. « N’est-il pas vrai que
cette béatitude des “pauvres en
esprit” contient à la fois une mise en
garde et une accusation ? […]
“Malheur à toi” : ce mot sonne sévère
et menaçant, surtout dans la bouche
du Christ qui avait l’habitude de
parler avec bonté et douceur » [3]. Il
est vrai que le péché a altéré notre



désir de possession. Par suite, nous
déformons facilement notre rapport
aux biens créés. Notre soif de
posséder s’est peut-être intensifiée
par une culture dans laquelle la
valeur économique - manifestée à
son tour par le statut social ou
l’image perçue des autres - est
parfois devenue la source ultime de
la valeur. Notre culture tend à nous
faire croire que la prospérité et le
confort sont la clé du bonheur.
Pourtant, nous savons tous que la
vraie joie de l’homme se mesure
plutôt à la profondeur et à
l’authenticité de ses relations avec les
autres. C’est la richesse des pauvres
de cœur ; à côté d’elle, la solitude de
ceux qui vivent entourés de luxe
apparaît souvent comme une
pauvreté dramatique.

Une harmonie que chacun doit
trouver



En 1968, au cours d’une entrevue
portant sur la place de la femme
dans la société, la journaliste
interroge saint Josémaria sur la vertu
de pauvreté : elle désire savoir
comment la vivre et la transmettre à
partir de la vie du foyer. La réponse
part d’une prémisse très claire : «
Celui qui n’aime pas et qui ne
pratique pas la vertu de pauvreté n’a
pas l’esprit du Christ. Et cela vaut
pour tout le monde, tant pour
l’anachorète qui se retire dans le
désert que pour le chrétien ordinaire
qui vit au sein de la société humaine
» [4]. En d’autres termes, des gens
extérieurement très différents,
comme celui qui se retire au désert et
celui qui travaille dans l’agitation de
la ville, peuvent vivre la vertu de
pauvreté dans un authentique esprit
chrétien. Cependant, alors que le «
désert » semble signifier « pauvreté »
sous tous les angles, comment est-il
possible d’être pauvre en vivant



parmi les biens du monde ? Quel
modèle suivre alors ?

Saint Josémaria s’attarde sur la
question. Dans un premier temps, il
indique deux aspects de notre
rapport aux biens matériels, deux
pôles, apparemment opposés, à
concilier. D’un côté, la nécessité
d’une « pauvreté réelle qu’on
remarque et qu’on puisse toucher du
doigt, pauvreté, fruit d’une
élaboration intellectuelle, qui offre
certains signes extérieurs très
apparents, en même temps que
d’énormes déficiences intérieures,
parfois même extérieures – faite de
choses concrètes –, qui soit une
profession de foi en Dieu, une
manifestation que le cœur ne se
satisfait pas des choses créées, mais
qu’il aspire au Créateur ». Et de
l’autre, le naturel avec lequel un
chrétien doit être « un de plus parmi
ses frères les hommes, à la vie
desquels il participe, avec lesquels il



se réjouit, avec lesquels il collabore,
aimant le monde et toutes les choses
bonnes qu’il y a dans le monde,
utilisant toutes les choses créées
pour résoudre les problèmes de la
vie » [5]. Voilà le défi de la pauvreté en
esprit au milieu du monde : être
détaché des choses, tout en les
aimant comme un don de Dieu, à
partager avec les autres. Or, la
question reste posée : « Comment
orienter notre effort ?

Si nous regardons la vie du Christ
telle que les évangiles nous la
montrent, nous ne voyons pas en lui
un abandon absolu des biens. Étant
de condition modeste, ni riche ni
pauvre, nous le voyons plutôt les
utiliser d’une manière équilibrée,
vertueuse, parfaite. Jésus est connu
dans son village parce qu’il gagnait
sa vie par la profession qu’il exerce
avec son père (cf. Mt 13, 55) ; il a une
belle tunique (cf. Jn 19, 23) ; certaines
des réunions sociales auxquelles il



participe sont généreuses, au point
que, pour l’accuser, on le traite de
glouton et d’ivrogne (cf. Mt 11, 19) ; et
il invite des gens aisés - Matthieu,
Zachée, Joseph d’Arimathie et
d’autres encore - à s’ouvrir au
Royaume de Dieu. En outre, sa
prédilection, tant dans son activité
quotidienne que dans sa prédication,
pour ceux qui ne possédaient
matériellement rien est également
claire : il donne la veuve pauvre
comme exemple de relation avec
Dieu, par rapport aux riches (cf. Lc
21, 1-4) ; il raconte comment le
pauvre Lazare arrive dans le sein
d’Abraham, alors que le riche qui
vivait à côté de lui reste dehors (Lc
16, 19-23) ; il dit clairement qu’« il est
plus facile à un chameau de passer
par le trou d'une aiguille qu’à un
riche d'entrer dans le Royaume de
Dieu » (Mt 19, 24) ; il conseille à ses
disciples de ne prendre pour leur
mission que ce qui est indispensable
(cf. Lc 10,4-11) ; et lui-même est né



dans la grotte d’un autre et sera
enterré dans le tombeau d’un autre.
Jésus vit libre de toute attache
matérielle. En même temps, il profite
des biens créés. Il ne s’agit pas
d’équilibre - un compromis instable
entre deux pôles - mais d’harmonie :
la beauté de la forme réussie. Et cette
harmonie, nous la trouvons en Jésus-
Christ.

Or, il n’existe pas de recettes
universelles. « Opérer la synthèse de
ces deux aspects, c’est en grande
partie affaire personnelle, affaire de
vie intérieure, en vue de juger à
chaque instant et de trouver dans
chaque cas ce que Dieu nous
demande. Je ne veux donc pas
donner de règles fixes » [6]. Le risque
existe, en effet, de la standardisation,
la tentation de dresser une liste de
normes afin d’être sûr, à tort, de
vivre une vertu. Une telle approche
oublie le rôle indispensable de la
prudence, sans laquelle les vertus ne



peuvent tout simplement pas exister.
Par conséquent, il ne s’agit pas tant
d’être guidé par des « règles
théoriques » que par « cette voix
intérieure qui nous avertit que
l’égoïsme ou une commodité indue
s’infiltre en nous » [7]. « L’important,
disait saint Josémaria à un autre
moment, « ne se traduit pas dans le
fait de posséder ceci ou de manquer
de cela, mais de se conduire en
accord avec la vérité que notre foi
chrétienne nous enseigne : les biens
créés sont des moyens, rien d’autre » 
[8]. Par exemple, en ce qui concerne
l’élégance vestimentaire, il donne un
conseil qui pourrait s’appliquer à
d’autres domaines de la vie
ordinaire : « Tu dois t’habiller selon
ta condition, selon le milieu dans
lequel tu vis : ta famille, ton
travail… ; comme tes collègues, mais
pour Dieu » [9]. Enfin, il faisait des
suggestions fréquentes que chacun
peut appliquer à sa propre situation :
ne pas se créer de besoins, prendre



soin de ce que l’on a, se passer de
quelque chose pendant une certaine
période, donner le meilleur aux
autres, accepter avec joie l’inconfort,
ne pas se plaindre si quelque chose
manque… et tant d’autres petites
choses que chacun peut découvrir
dans sa prière.

Amour du monde et solidarité

Saint Josémaria a connu la pauvreté
matérielle à plusieurs moments de sa
vie [10]. En outre, il s’efforçait de
maintenir certaines coutumes
personnelles pour assurer son esprit
de pauvreté, sans penser qu'elles
s'appliquaient à tous les fidèles de
l’Œuvre. De plus, il était conscient
que Dieu l’appelait à transmettre un
esprit de sainteté au milieu du
monde, et non en dehors du monde.
Ainsi, même si d’autres sont appelés
à des gestes radicaux d’abandon
matériel comme témoignage de la
richesse suprême de Dieu, il était



convaincu que le propre des
chrétiens ordinaires est de devenir «
un témoignage explicite d’amour
pour le monde, de solidarité avec les
hommes » [11].

Au cours de l'été 1974, saint
Josémaria a reçu plusieurs couples à
Lima. La réunion a été une surprise,
car le fondateur de l’Opus Dei était
souffrant les jours précédents. « Père,
j’aime que ma famille vive dans un
certain confort », a commencé l’une
des personnes présentes, en guise de
préambule pour lui demander
comment vivre la pauvreté dans ce
contexte. « Une chose est que vous
viviez dans un certain confort, une
autre que vous fassiez étalage de
luxe », a-t-il répondu. « La deuxième
partie, je ne la verrais pas comme
une bonne chose ; la première partie,
oui. Mais tu as le devoir de fournir
aux tiens un certain confort […].
Comporte-toi comme un bon mari,
comme un bon père, et sois généreux



avec ta femme et tes enfants. Et
après cela, ne faites pas étalage de
luxe, sacrifiez-vous un peu et aidez
les autres » [12]. Il esquisse ce que
pourrait être un itinéraire de
pauvreté au milieu du monde, en
aimant les biens que Dieu nous a
donnés : générosité sans luxe, se
priver personnellement pour exercer
cette vertu, aider ceux qui sont dans
le besoin.

En une autre occasion, saint
Josémaria a donné en exemple une
dame âgée qu’il connaissait. Elle
vivait la vertu de pauvreté alors
qu’elle n’avait pas de problèmes
financiers : « Cette personne dont je
vous parle maintenant habitait dans
une noble demeure, mais elle ne
dépensait même pas deux pésètes
par jour pour elle. En revanche, elle
rétribuait généreusement les
personnes à son service et consacrait
le reste à venir en aide aux
nécessiteux, tout en s’imposant à



elle-même des privations de toutes
sortes. Cette femme ne manquait
d’aucun des biens que tant
ambitionnent, mais elle était
personnellement pauvre, très
mortifiée, complètement détachée de
tout » [13].

La vertu de pauvreté vécue en pleine
ville implique une préoccupation
efficace pour les personnes en
difficulté économique. « La prière à
Dieu et la solidarité avec les pauvres
et les souffrants sont inséparables »,
déclare le pape François. « Pour
rendre un culte agréable au
Seigneur, il est nécessaire de
reconnaître que toute personne,
même la plus démunie et la plus
méprisée, porte l’image de Dieu […].
La rencontre avec une personne en
condition de pauvreté nous
provoque et nous interroge toujours :
comment pouvons-nous contribuer à
éliminer ou du moins à atténuer sa
marginalisation et sa souffrance ?



Comment pouvons-nous l’aider dans
sa pauvreté spirituelle ? » [14] Ces
questions interpellent
particulièrement les chrétiens qui
veulent apporter le Christ dans leur
milieu professionnel, où tant de
choses peuvent être faites pour aider
les autres. C’est pourquoi saint
Josémaria insistait sur le fait que «
nous avons l’obligation de faire en
sorte que chaque jour il y ait moins
de pauvres dans le monde […]. La
richesse est donnée par le travail,
mes enfants, par la spécialisation,
par la promotion professionnelle, et
l’Œuvre est fondée sur le travail » [15].

*. *. *

« Considérez comme très peu de
chose ce que vous avez donné, car
vous recevrez tant » [16], a écrit sainte
Thérèse de Jésus. La vertu de
pauvreté nous permet d’être heureux
en toute circonstance, même lorsque
ce dont nous avons besoin nous



manque. Être pauvre en esprit
signifie que nous mettons notre
confiance non dans les biens que
nous pouvons contrôler, mais en
Dieu et, à travers lui, dans les autres.
« Libres pour aimer : tel est le sens de
notre esprit de pauvreté, d’austérité
et de détachement » [17]. Entrer dans
cet espace de liberté, où l’on ne se
soucie que du nécessaire (cf. Lc 10,
42), de ce qui compte vraiment, c’est
garder la meilleure part, celle qui ne
nous sera pas enlevée.

[1]. Pape François, Audience générale,
19 décembre 2018.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
118.

[3]. Saint Jean Paul II, Discours, 2
juillet 1980.

[4]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 110.



[5].Ibid.

[6]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 110

[7].Ibid., n° 111.

[8].Amis de Dieu, n° 118.

[9].Ibid., n° 122.

[10]. Nous pouvons, à titre d’exemple,
indiquer la faillite de l’affaire de son
père alors qu’il était un adolescent,
les très dures années de la guerre
d’Espagne et la pénurie matérielle à
son arrivé à Rome.

[11].Entretiens, n° 110.

[12]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 25 juillet
1974.

[13].Amis de Dieu, n° 123.

[14]. Pape François, Message, 15
novembre 2020.



[15]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 24 avril
1967.

[16]. Sainte Thérèse d’Avila, Chemin de
la perfection, 33, 2.

[17]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 14 février 2017, n° 8.

Andrés Cárdenas M.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-
divins-xii-ce-qui-compte-vraiment/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-xii-ce-qui-compte-vraiment/
https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-xii-ce-qui-compte-vraiment/
https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-xii-ce-qui-compte-vraiment/

	Très humains, très divins (XII) : Ce qui compte vraiment

