
opusdei.org

Très humains, très
divins (IV) : Nous,
habitat des vertus

Notre désir d’être meilleurs se
nourrit du contexte où nous
évoluons, tout en portant des
fruits dans nos rapports avec
les autres

15/07/2021

Dieu ne vit pas seul. Dieu est une
famille, une Trinité de personnes
unies par l’amour ; une fontaine
intarissable de vie, une source qui se
donne et se communique sans cesse.



Chaque personne divine vit
librement et entièrement pour les
autres, en les regardant, dans une
joyeuse dépendance. Notre Dieu,
disait Benoît XVI, est « un Être-pour
(le Père), un Être-issu-de (le Fils) et
un Être-avec (le Saint-Esprit) » [1]. La
même logique brille dans tout ce qui
est sorti de ses mains, en particulier
chez l’homme. En effet, la vie
trinitaire est gravée au plus profond
de notre être. Notre existence n’est
authentiquement humaine et divine
que si elle s’inscrit dans les
coordonnées trinitaires de
communion : à partir de Dieu et à
partir des autres ; avec Dieu et avec
les autres ; pour Dieu et pour les
autres.

L’équilibriste

Toutes les vertus, y compris les plus
modestes ou insignifiantes, visent la
croissance dans la communion avec
les autres. Certes, les vertus, dans la



mesure où elles nous accordent une
certaine maîtrise sur nos traits
personnels, nous rendent plus forts
(vertu vient de virtus, force). Par
leurs liens mutuels, elles font que
nous soyons réellement nous-mêmes.
Cependant, elles ne visent pas une
perfection individuelle, car le
bonheur ne s’obtient jamais sur un
chemin isolé. Les vertus nous
permettent « d’exprimer l’amour :
cet amour dans lequel précisément
l’homme-personne devient don et,
par l’intermédiaire de ce don, réalise
le sens même de son essence et de
son existence » [2]. La vertu
authentique ne s’atteint pas en
marge des autres ou malgré eux. Il
faut suivre plutôt le chemin opposé :
grandir en liberté pour les autres ;
une liberté qui nous permet de nous
engager et de nous donner à nos
proches. La vertu, en fin de compte,
consiste à se posséder soi-même pour
se donner. Telle est la vraie force, le
vrai pouvoir.



Nous pouvons imaginer un
équilibriste avançant sur un câble
haut placé, sous les regards inquiets
des spectateurs. Il effectue le même
parcours jour après jour, d’un bout à
l’autre du câble. Il réunit audace et
précaution : il craint la chute mais il
jouit de la hauteur et du risque. Il
cherche à dépasser ses limites et son
objectif exige un entraînement très
poussé. Il a besoin d’une adresse
qu’il n’atteindra qu’en reprenant
sans arrêt son exercice, en
surmontant son vertige jour après
jour. De façon analogue, pour être
quelqu’un de vertueux, ordonné ou
reconnaissant, par exemple, nous
avons besoin de vaincre des
résistances, avec le temps et notre
entraînement. Quelle est notre
motivation pour remettre chaque
chose à sa place ou pour remercier
aimablement ? Dans la mesure où
nous savons qu’un être aimé,
nécessiteux de ces dons, nous attend
au bout du câble, nous penserons



qu’il vaut la peine de prendre le
risque d’avancer au-dessus du vide.
Nous ne cherchons pas uniquement
une harmonie ou une perfection
individuelle. Toutes les vertus ont
pour horizon l’ouverture aux autres.
Tout en étant personnelles, elles ont
une dimension de communion et
fortifient les liens qui nous relient
aux autres.

Être-issu-de : le don de la
dépendance

Certains ouvrages sur la maîtrise de
soi proposent des clés pour vivre en
paix avec soi-même et identifient le
bonheur à une vie pleine et
indépendante : comme si la
dépendance par rapport aux autres
était frustrante et entravait son
propre développement. Si nous nous
tournons vers la Trinité, nous
comprenons que la réalité est toute
autre. En premier lieu, Dieu le Fils
procède du Père et reçoit de lui tout



son être. Cette filiation amène Jésus à
faire en tout et joyeusement la
volonté du Père (cf. Jn 4, 34). De
façon analogue, en tant que
créatures de Dieu, plus encore si
nous avons reçu le baptême qui nous
incorpore à la vie de Jésus, notre
existence revêt un caractère filial.
Nous ne nous donnons pas la vie.
D’autres, avant même de nous
connaître, nous ont conduit jusqu’ici.
Les autres relations humaines
découlent de ces relations de
filiation, enfants de Dieu et enfants
de nos parents : puisque nous
sommes enfants, frères ou sœurs,
nous sommes famille.

Ainsi, une dépendance radicale
existe au plus intime de la personne
humaine. Notre existence se déploie
à partir d’un Autre et des autres.
Cette réalité est spécialement
évidente si nous considérons l’amour
sponsal, consistant à vivre
totalement uni à un autre et à



dépendre à un point tel de l’affection
mutuelle qu’il n’est plus possible de
s’en passer. Par conséquent, avoir
besoin des autres n’étouffe pas la
liberté ; bien au contraire, cela donne
plus de valeur à la personne et la
conduit vers une joie plus plénière.
Savoir que j’ai reçu de l’amour et que
je peux aimer en retour remplit ma
vie de sens.

En outre, les vertus ne peuvent de
facto s’acquérir que dans une
atmosphère relationnelle : leur
habitat est le « nous ». Nos
dispositions intérieures sont
éduquées au contact avec les autres.
C’est ce que les parents font en
apprenant à leurs enfants certaines
façons de se comporter : « Mon
enfant, tu ne dis pas merci ? » « Mon
enfant, remets chaque chose à sa
place ». Nous grandissons grâce aux
conseils reçus et aux conversations
qui éclairent notre raison par des
principes fermes. Des principes qui,



une fois appliqués à notre vie,
forment progressivement les vertus
et nous aident à comprendre où est
le bien et comment l’atteindre.

Dans ce processus, l’exemple de
l’entourage est aussi une source
d’enseignements. Une atmosphère
vertueuse en famille ou sur le lieu de
travail est une pépinière de vertus.
Malheureusement, l’inverse est aussi
vrai. Un foyer sobre éduque les
enfants à la tempérance ; une mère
qui soigne les détails fait découvrir à
ses enfants la valeur des petites
choses. Ainsi en est-il entre amis,
entre collègues et dans toute
communauté humaine. Un aspect de
notre tâche d’évangélisation consiste
à créer autour de nous un climat qui
aide à découvrir et à parcourir ce
chemin. L’Église le fait en nous
proposant comme modèle la vie des
saints ; ce n’est pas de la théorie,
mais des vertus incarnées chez
quelqu’un ; la preuve qu’il est



possible de laisser entrer Dieu et les
autres dans notre vie.

Être avec : la joie d’accompagner

L’Esprit Saint, qui procède du Père et
du Fils, est l’amour partagé et envoyé
auprès des hommes pour être-avec
nous [3]. Il est « la source intarissable
de la vie de Dieu en nous » [4], de
cette vie qui ne peut se déployer que
sous la forme d’une communion
interpersonnelle. En effet, les
hommes et les femmes ne se limitent
pas à vivre sans plus, mais vivent
ensemble ; notre existence est un
être-avec ceux qui nous entourent.
La vie n’existe que dans la
communion. Les liens que nous
créons avec les autres sont souvent la
force qui permet notre propre
croissance.

De nos jours, certains modes de
penser et de vivre nous offrent le
modèle d’un homme indépendant et,
en un certain sens, autosuffisant. Or,



la Parole de Dieu nous dit que nous
ne sommes pas des naufragés
survivant dans leur isolement, mais
des gens ayant besoin des autres.
Saint Paul rappelle aux Corinthiens
que nous faisons tous partie d’une
même unité : « Vous êtes corps du
Christ et, chacun pour votre part,
vous êtes membres de ce corps » (1
Co 12, 27). Nous sommes reliés par
des liens très forts de grâce et
d’amour, y compris à l’égard de ceux
qui nous ont précédés et de ceux qui
nous suivront sur le chemin menant
à Dieu. Le Catéchisme de l’Église
l’exprime ainsi : « Le moindre de nos
actes fait dans la charité retentit au
profit de tous, dans cette solidarité
avec tous les hommes, vivants ou
morts, qui se fonde sur la
communion des saints » [5]. Nous
serons meilleurs dans la mesure où
nous nous entraiderons, donc, grâce
aux autres et avec eux.



Nous ne sommes pas seuls sur le
chemin de l’acquisition des vertus.
Pour saint Josémaria « aucun d’entre
nous n’est un verset isolé, […], d’une
certaine façon, nous nous aidons ou
nous nous faisons du tort. Nous
sommes tous des maillons d’une
même chaîne » [6]. Pendant son
enfance, beaucoup d’enfants
s’amusaient à construire de châteaux
de cartes : chaque carte reposait sur
la carte la plus proche et, ensemble,
elles se soutenaient. D’autres cartes
étaient placées à leur tour sur elles,
qui tenaient grâce à celles du
dessous ; et ainsi, petit à petit, des
châteaux très délicats étaient
construits, qui pouvaient s’effondrer
au moindre faux mouvement. De la
même manière, notre vie est aussi un
tissu de relations et de rencontres, un
être-avec les autres : « Votre mutuelle
faiblesse vous servira d’appui et vous
tiendra fermes […], comme les cartes,
appuyées les unes sur les autres, se
soutiennent mutuellement » [7].



Sentir la proximité de gens qui nous
offrent leur soutien est aussi une
source de joie. Accompagner les
autres et être accompagnés est le
sceau d’une existence vraiment
chrétienne. Pensons aux disciples
d’Emmaüs : s’ils n’avaient pas
rencontré ce voyageur mystérieux
qui leur a ouvert les yeux, ils seraient
restés enfermés dans leur perplexité
(cf. Lc 24, 13-17). Avoir quelqu’un
près de soi stimule à aller de l’avant ;
les autres sauront nous soutenir ou
nous relever. Lorsque nous aidons
les autres à donner le meilleur d’eux-
mêmes, nous nous comportons
comme Jésus à l’égard de ces deux
disciples qui partaient de Jérusalem.
Entourés de gens qui nous aiment et
en qui nous avons confiance, il est
plus facile de grandir.

Toutes les vertus ont un caractère
relationnel, y compris celles qui
semblent les plus individuelles. La
force d’âme ou la tempérance, par



exemple, nous orientent elles aussi
vers les autres : elles nous
permettent de partager le bien que
nous avons découvert. Les vertus
ouvrent la porte aux rencontres
généreuses et facilitent le don de soi.
Il n’existe pas de gens vertueux
enfermés en eux-mêmes : ce ne serait
qu’un semblant de vertu. En réalité, «
aucune vertu ne saurait être
compatible avec l’égoïsme ; chacune
doit rejaillir nécessairement dans
notre âme et pour le bien de l’âme de
ceux qui nous entourent » [8].

Être-pour : la joie de servir

Le Père est l’origine de la vie
trinitaire. En lui tout est don au Fils,
plénitude qui se répand et donne
gratuitement tout ce qu’il possède,
avec des délicatesses de mère (cf. Mt
23, 37 ; Ps 131, 2). La paternité divine
est la source de toute paternité (Ep 3,
15), un don que Dieu confie à chacun,
pour qu’à notre tour nous soyons à



l’origine de la vie des autres. Nous
sommes tous appelés à être père ou
mère : un disciple est fils de son
maître, un ami est père et fils d’un
autre ami, etc. Nous sommes tous des
fils et, à la fois, nous devenons des
gens mûrs dans la mesure où nous
nous préparons à être père ou mère,
chacun selon sa vocation
personnelle.

Chacun ne se trouve vraiment que
s’il réussit à sortir de son
enfermement et à se donner aux
autres. Le Concile Vatican II affirme
à plusieurs reprises, pour marteler
un message spécialement opportun à
notre époque, que l’homme « ne peut
pleinement se trouver que par le don
désintéressé de lui-même » [9]. Ce
n’est qu’ainsi que nous sommes
vraiment heureux. Faire don de sa
vie « aux autres est d’une telle
efficacité que Dieu accorde en retour
une humilité pleine de joie » [10]. La
joie d’être pour les autres se



manifeste par des actions concrètes
de don de soi, de service, de
compréhension. Pour ce faire, nous
avons une foule d’occasions chaque
jour : rendre rapidement un service,
faire preuve de miséricorde envers
l’attitude des autres, se tenir
disponible pour ceux qui pourraient
avoir besoin de nous… Telle fut la vie
des premiers chrétiens, tellement
surprenante que les païens
répétaient : « Voyez comme ils
s’aiment, […] voyez comme ils sont
prêts à mourir l’un pour l’autre » 
[11].

Marie s’occupe elle aussi des autres
dans un oubli complet d’elle-même :
elle sait prendre soin d’Élisabeth
pendant la dernière période de sa
grossesse ; à Cana, elle veille à un
déroulement heureux de la noce ; sur
le Calvaire, elle se tient près de son
Fils, sereine au milieu de sa
douleur… Chez elle, « nous trouvons
la sécurité et aussi la force de



continuer à apporter la consolation
de son Fils à ceux qui en ont besoin » 
[12]. Toute la grâce et la vertu de la
mère du Christ se déversent
spontanément sur les autres, parce
que pour ceux qui voulons suivre
Jésus il n’existe aucun bien qui ne
tourne à l’avantage de tous.

José Manuel Antuña

[1]. Joseph Ratzinger, « Foi, vérité et
tolérance », Sígueme, Madrid 2005, p.
214.

[2]. Saint Jean Paul II, Audience, 16
janvier 1980.

[3]. Cf. Richard de Saint Victor, De
Trinitate, III, 2-4.

[4]. Pape François, Audience
générale, 8 mai 2013.



[5]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 953.

[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
76.

[7]. Saint Josémaria, Chemin, n° 462.

[8]. Amis de Dieu, n° 76.

[9]. Concile Vatican II, Gaudium et
spes, n° 24.

[10]. Saint Josémaria, Forge, n° 591.

[11]. Tertullien, Apologeticum, 39,
1-18.

[12]. Mgr F. Ocariz, Message, 29 avril
2020.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-
divins-iv-nous-habitat-des-vertu/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-iv-nous-habitat-des-vertu/
https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-iv-nous-habitat-des-vertu/
https://opusdei.org/fr/article/tres-humains-tres-divins-iv-nous-habitat-des-vertu/

	Très humains, très divins (IV) : Nous, habitat des vertus

