
opusdei.org

Travailler par
amour

Pourquoi travaillons-nous ?
Juste pour survivre ? Pour
mener une vie sans
problèmes ? L'occupation
professionnelle a un rapport
direct avec le bonheur, quand
l'amour naît et s'ordonne,
comme expliqué dans cet
éditorial.

13/08/2019

L’homme ne peut se limiter à faire
des choses, à fabriquer des objets.
Le travail naît de l’amour,



manifeste l’amour et s’ordonne à
l’amour[1]. En lisant ces mots de
saint Josémaria, il se peut que des
questions nous viennent à l’esprit
donnant lieu à un dialogue sincère
avec Dieu : pour quoi je travaille ?,
comment est mon travail ?, qu’est-ce
que je me propose ou qu’est-ce que je
cherche dans mon travail
professionnel ? C’est le moment de
rappeler que la fin de notre vie n’est
pas de faire des choses mais d’aimer
Dieu. La sainteté ne consiste pas à
faire des choses toujours plus
difficiles, mais à les faire avec
chaque jour plus d’amour[2]

Nombreux sont ceux qui travaillent
— et qui travaillent beaucoup —,
sans pour autant sanctifier leur
travail. Ils font des choses,
fabriquent des objets, cherchent des
résultats, par sens du devoir, pour
gagner de l’argent, ou par ambition ;
tantôt ils réussissent, tantôt ils
échouent ; ils sont contents ou tristes,



éprouvent un intérêt et une passion
pour leur tâche, ou bien, déception et
écœurement ; ils ont des satisfactions
en même temps que des inquiétudes ;
les uns se laissent aller à leur
tendance à l’action, les autres à leur
paresse ; les uns se fatiguent, les
autres essaient d’éviter à tout prix la
fatigue…

Ce chemin et ce sens ne peuvent être
trouvés que si on lève le regard pour
contempler la vie et le travail sur
cette terre avec la lumière de Dieu
qui voit tout du haut. Les gens —
écrit Saint Josémaria — ont une
vision plane, à ras de terre, à deux
dimensions. — Quand tu vivras la
vie surnaturelle, tu recevras de
Dieu la troisième dimension : la
hauteur, et avec elle, le relief, le
poids et le volume[3].

Le travail naît de l’amour

Dans ce cas, qu’est-ce que signifie,
pour un chrétien, que le travail naît



de l’amour, manifeste l’amour et
s’ordonne à l’amour [4] ? D’abord, il
convient de considérer à quel genre
d’amour fait allusion notre Père. Il y
a un amour dit de concupiscence,
lorsque l’on aime quelque chose
pour satisfaire son propre goût
sensible ou son aspiration au plaisir
(concupiscentia). Tel n’est pas
l’amour d’où, en dernier ressort, naît
le travail d’un fils de Dieu, même si
assez souvent il travaille avec plaisir
et que sa tâche professionnelle le
passionne.

Un chrétien ne doit pas travailler
uniquement ou principalement parce
qu’il en a envie ou que les choses
tournent bien pour lui. Le travail
d’un chrétien naît d’un autre amour,
plus élevé : l’amour de bienveillance,
quand on veut directement le bien
d’une autre personne (benevolentia),
et non plus son propre intérêt. Si
l’amour de bienveillance est
réciproque, il s’appelle alors amour



d’amitié [5], d’autant plus grand que
l’on est prêt non seulement à donner
quelque chose pour le bien d’un ami,
mais à se donner soi-même : Nul n’a
plus grand amour que celui-ci :
déposer sa vie pour ses amis [6].

Nous, chrétiens, pouvons aimer Dieu
d’un amour d’amitié surnaturelle,
parce qu’il a fait de nous ses enfants
et qu’il veut que nous le traitions
avec une confiance filiale et que nous
voyions chez les autres ses enfants et
nos frères. C’est à cet amour que
saint Josémaria fait allusion lorsqu’il
écrit que le travail naît de l’amour :
c’est l’amour des enfants de Dieu,
l’amour surnaturel de Dieu et des
autres pour Dieu : l’amour de Dieu a
été répandu dans nos cœurs par le
Saint Esprit qui nous fut donné[7].

Désirer le bien d’une personne
n’amène pas à satisfaire toujours sa
volonté. Il peut arriver que ce qu’elle
souhaite ne soit pas un bien, comme



c’est souvent le cas pour les mamans,
qui n’accordent pas à leurs enfants
tout ce qu’ils demandent, s’il peut en
résulter un mal pour eux. En
revanche, aimer Dieu c’est vouloir
toujours sa Volonté, parce que la
Volonté de Dieu est le bien.

C’est pourquoi, pour un chrétien, le
travail naît de l’amour de Dieu, étant
donné que l’amour filial nous donne
le désir d’accomplir sa Volonté et que
la Volonté divine est que nous
travaillions [8]. Par amour de Dieu,
Saint Josémaria disait vouloir
travailler comme un âne à la noria 
[9]. Et Dieu a béni sa générosité en
déversant copieusement sur lui sa
grâce, qui a porté d’innombrables
fruits de sainteté dans le monde
entier.

Il vaut donc la peine que nous nous
interrogions souvent sur les motifs
de notre travail : par amour de Dieu
ou par amour propre ? D’autres



motifs semblent peut-être possibles,
par exemple, travailler par nécessité.
Cela indique qu’on n’est pas allé à
fond dans l’examen, car la nécessité
n’est pas la réponse ultime.

Ne faut-il pas aussi se nourrir par
nécessité, pour vivre ? Mais pour
quelle raison voulons-nous vivre, 
pour la gloire de Dieu, selon
l’exhortation de saint Paul [10], ou
pour notre propre gloire ? Eh bien, ce
sera pour les mêmes raisons que
nous nous nourrissons ou que nous
travaillons. Voilà la question
radicale, celle qui va au fond même
des choses. Il n’y a pas d’autre
alternative. Celui qui fait un examen
sincère, ayant demandé à Dieu ses
lumières, découvre avec clarté où est,
en dernier ressort, son cœur quand il
s’acquitte de ses obligations
professionnelles. Et le Seigneur lui
accordera aussi sa grâce pour qu’il se
décide à le purifier et à porter tous le



fruits d’amour qu’il attend des
talents qu’il lui a confiés.

Le travail manifeste l’amour

Le travail d’un chrétien manifeste
l’amour, non seulement parce que
l’amour de Dieu amène à travailler,
comme nous venons de le voir, mais
aussi parce qu’il amène à bien
travailler, selon le bon désir de Dieu.
Le travail humain est, en effet,
participation à son œuvre
créatrice[11], et Dieu —qui a tout
créé par amour — a voulu que ses
œuvres soient parfaites : Dei perfecta
sunt opera [12], et que nous, nous
imitions sa manière d’agir.

Un modèle parfait du travail humain
est le travail du Christ, dont
l’Évangile dit qu’il a bien fait toutes
choses [13]. Ces mots de louange,
jaillis spontanément à la vue de ses
miracles, qu’il faisait en vertu de sa
divinité, peuvent s’appliquer aussi —
comme le fait saint Josémaria — à



son travail à l’atelier de Nazareth,
qu’il faisait en vertu de son
humanité. C’était un travail accompli
par Amour du Père et de nous. Un
travail qui manifestait cet Amour par
la perfection avec laquelle il était
fait. Non seulement perfection
technique mais fondamentalement
perfection humaine : la perfection de
toutes les vertus que l’amour, en les
informant, parvient à mettre en
exercice de manière harmonieuse et
plénière, en leur donnant une
tonalité caractéristique : la tonalité
d’un bonheur qui est celui d’un cœur
rempli d’Amour et qui brûle du désir
de donner sa vie.

La tâche professionnelle d’un
chrétien manifeste l’amour de Dieu
lorsqu’elle est bien faite. Ce qui ne
signifie pas que le résultat soit
forcément bon, mais qu’on a essayé
de le faire de son mieux, en mettant
en œuvre les moyens disponibles en
des circonstances concrètes.



Entre le travail d’une personne qui
agit par amour propre et celui de
cette même personne, lorsqu’elle
commence à travailler par amour de
Dieu et des autres pour Dieu, il y a
autant de différence qu’entre le
sacrifice de Caïn et celui d’Abel. Ce
dernier travaillait pour offrir le
meilleur à Dieu, et son offrande fut
agréée du ciel. Autant en attend le
Seigneur de nous.

Pour un catholique, travailler ne
consiste pas seulement à accomplir
son devoir, mais à aimer, ce qui
signifie se surpasser joyeusement
dans le devoir et le sacrifice[14]. 
Réalisez par conséquent votre
travail, sachant que Dieu le
contemple : laborem manuum
mearum respexit Deus (Gn 31, 42).
Notre tâche sera donc sainte et
digne de lui : non seulement
achevée jusque dans les détails,
mais réalisée avec droiture
morale, avec honnêteté, avec



noblesse, avec loyauté, avec
justice[15]. Ainsi le travail
professionnel sera non seulement
droit et saint mais, à ce titre
également, deviendra prière[16].

En travaillant par amour de Dieu,
l’activité professionnelle manifeste
cet amour d’une façon ou d’une
autre. Il est fort probable qu’un
simple regard porté sur plusieurs
personnes s’occupant de la même
activité, ne soit pas suffisant pour
saisir le motif pour lequel elles la
réalisent. Or, si l’on pouvait observer
avec plus de détail et d’attention
l’ensemble de leur attitude dans le
travail — non seulement les aspects
techniques, mais aussi les relations
humaines avec les autres collègues
du travail, l’esprit de service, la
manière de vivre la loyauté, la joie et
les autres vertus —, il serait difficile
que passe inaperçue la bonus odor
Christi[17], si chez l’un d’entre eux
existe effectivement l’arôme de



l’amour du Christ informant son
travail.

À la fin des temps, — enseigne Jésus
— deux hommes seront aux
champs : l’un est pris, l’autre
laissé ; deux femmes en train de
moudre : l’une est prise, l’autre
laissée[18]. Tous s’occupaient de la
même tâche, mais pas de la même
manière : l’une de ces manières était
agréable à Dieu et les autres non.

Cependant, l'environnement
matérialiste peut bien souvent nous
faire oublier que nous sommes
appelés à la vie éternelle et focaliser
notre attention sur les biens
immédiats. C'est pourquoi saint
Josémaria affirmait : travaillez face à
Dieu, sans aspirer à la gloire
humaine. Certains voient le travail
comme un moyen de gagner des
honneurs, d'acquérir un pouvoir ou
une richesse qui satisfassent leur
ambition personnelle, ou de se sentir



fiers de leur propre capacité à
agir[19].

Dans un tel climat, comment ne
remarquerait-on pas que l’on
travaille par amour de Dieu ?
Comment pourrait passer inaperçue
une justice informée par la charité et
non pas simplement la justice dure et
sèche ; ou l’honnêteté face à Dieu, et
non plus l’honnêteté intéressée, face
aux hommes ; ou l’aide, les faveurs,
les services rendus aux autres, par
amour de Dieu, et non pas le
calcul… ?

Si le travail ne manifeste pas l’amour
de Dieu, c’est peut-être parce que le
feu de l’amour de Dieu est en train de
s’éteindre. Si cette chaleur ne se
remarque pas, si après un certain
temps de fréquentation quotidienne
avec les collègues de profession,
ceux-ci ne savent pas s’ils ont à leur
côté un chrétien à part entière ou
simplement un homme honnête,



respectueux de ses engagements,
c’est peut-être le signe que le sel s’est
affadi[20]. L’amour de Dieu n’a pas
besoin d’étiquette pour se faire
connaître. Il est contagieux, expansif
par lui-même comme le plus grand
de tous les biens. Est-ce que mon
travail manifeste l’amour de Dieu ?
Que de moments de prière ne
peuvent-ils découler de cette
question !

Le travail s’ordonne à l’amour

Un travail fait par amour et avec
amour est un travail qui s’ordonne à
l’amour : à la croissance de l’amour
chez celui qui le fait, à la croissance
de la charité, essence de la sainteté,
essence de la perfection humaine et
surnaturelle d’un fils de Dieu. Un
travail, par conséquent, qui nous
sanctifie.

Se sanctifier dans le travail n’est rien
d’autre que se laisser sanctifier par
l’Esprit Saint, Amour subsistant



intratrinitaire qui habite dans notre
âme en état de grâce et nous infuse la
charité. C’est coopérer avec lui en
mettant en pratique l’amour qu’il
répand dans nos cœurs lorsque nous
exerçons notre tâche professionnelle.
Car, si nous sommes dociles à son
action, si nous agissons par amour
dans le travail, le Paraclet nous
sanctifie : il accroît la charité, la
capacité d’aimer et d’avoir une vie
contemplative toujours plus
profonde et continuelle.

Que le travail soit ordonné à l’amour,
et par conséquent à notre
sanctification, signifie également
qu’il nous perfectionne : qu’il est
ordonné à notre identification au
Christ, perfectus Deus, perfectus
homo[21]. Travailler par amour de
Dieu et par amour des autres pour
Dieu réclame de mettre en exercice
les autres vertus chrétiennes. Avant
tout la foi et l’espérance, que la
charité présuppose et vivifie. Et,



ensuite, les vertus humaines par
lesquelles la charité agit et se déploie,
en les informant. La tâche
professionnelle doit être la palestre
où nous exercions les vertus humaines
qui forment la trame de la sainteté : la
ponctualité, l’ordre, la constance, le
profit du temps, la patience,
l’optimisme, l’endurance, la joie[22].
La pratique des vertus humaines est
indispensable pour être des
contemplatifs au milieu du monde, et
concrètement pour transformer le
travail professionnel en prière et en
offrande agréable à Dieu, en moyen
et occasion de vie contemplative.

Je contemple, parce que je
travaille ; et je travaille, parce que
je contemple[23], commentait Saint
Josémaria en une occasion. L’amour
et la connaissance de Dieu — la
contemplation — l’amenaient à
travailler, c’est pourquoi il affirme : 
je travaille, parce que je
contemple. Et ce travail se



transformait en moyen de
sanctification et de contemplation : 
je contemple, parce que je
travaille.

C’est comme un mouvement
circulaire — de la contemplation au
travail et du travail à la
contemplation — qui va en se serrant
toujours plus vers son centre, le
Christ, qui nous attire à lui, attirant
avec nous toutes les choses, pour
que, par lui, avec lui et en lui, tout
honneur et toute gloire soient rendus
à Dieu le Père dans l’unité du Saint
Esprit[24].

La réalité que le travail d’un fils de
Dieu est ordonné à l’amour, et que
par là même elle le sanctifie, est le
motif profond de ce que l’on ne peut
plus parler, dans la perspective de la
sainteté — qui est en définitive celle
qui compte — de professions d’une
plus ou moins grande catégorie.



La dignité du travail se fonde sur
l’Amour[25]. Tous les travaux
peuvent avoir la même qualité
surnaturelle ; il n’y a pas de
grandes ou de petites occupations :
elles sont toutes grandes si on les
fait par amour. Celles qu’on
considère comme grandes
deviennent petites, lorsqu’on perd
le sens chrétien de la vie[26].

Si la charité manque, le travail perd
sa valeur devant Dieu, aussi brillant
soit-il devant les hommes. Quand je
connaîtrais tous les mystères et
toute la science […], si je n’ai pas la
charité, je ne suis rien[27], écrit
saint Paul. Ce qui importe c’est
l’acharnement à réaliser
divinement toutes les tâches
humaines, grandes et petites, car
avec l’Amour toutes acquièrent
une nouvelle dimension[28].



[1]. Quand le Christ passe, n° 48.

[2]. Seul avec Dieu, n° 25.

[3]. Chemin, n° 279.

[4]. Quand le Christ passe, n° 48.

[5]. Cf. Saint Thomas, S. Th. II-II, q.
23, a.1 c.

[6]. Jn 15, 13.

[7]. Rm 5, 5.

[8]. Cf. Gn 2, 15 ; 3, 23 ; Mc 6, 3 ; 2 Th
3, 6-12.

[9]. Saint Josémaria, Chemin, n°998

[10]. Cf. 1 Co 10, 31.

[11]. Jean Paul II, Litt. enc. Laborem
exercens, 14 septembre 1981, n° 25 : 
Catéchisme de l’Église Catholique, n°
2460.



[12]. Dt 32, 4 (Vg). Cf. Gn 1, 10, 12, 18,
21, 25, 31. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique n° 302.

[13]. Mc 7, 37.

[14]. Seul avec Dieu, n° 66.

[15]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n° 26.

[16]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n°65

[17]. 2 Co 2, 15.

[18]. Mt 24, 40-41.

[19]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n° 18.

[20]. Cf. Mt 5, 13.

[21]. Symbole d’Athanse.

[22]. Mgr Javier Echevarria, Lettre, 9
janvier 2002, n° 18.



[23]. Saint Josémaria, Notes prises
lors d’une réunion, 2 novembre 1964.

[24]. Missel Romain, conclusion de la
Prière Eucharistique.

[25]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 48.

[26]. Saint Josémaria, Entretiens, n°
109.

[27]. 1 Co 13 2.

[28]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 60.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/travailler-par-
amour-3/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/travailler-par-amour-3/
https://opusdei.org/fr/article/travailler-par-amour-3/
https://opusdei.org/fr/article/travailler-par-amour-3/

	Travailler par amour

