
opusdei.org

Transmettre la foi
(2)

Donner le bon exemple,
consacrer du temps aux autres,
prier...La transmission de la foi
aux enfants est une tâche qui
demande un certain effort de la
part de l'adulte.

20/04/2012

lorsque l’éducation à la foi est le but
poursuivi, il ne convient pas de
séparer la semence de la doctrine de
la semence de la piété [1] : la
connaissance doit s’accompagner de
la vertu, l’intelligence de l’affectivité.



Dans ce domaine, plus encore que
dans d’autres, les parents et les
éducateurs doivent être vigilants
pour assurer une croissance
harmonieuse des enfants. Quelques
pratiques de piété enveloppées d’un
vernis doctrinal ne sont pas
suffisantes, pas plus qu’une doctrine
qui ne fortifierait pas la conviction
qu’il faut rendre à Dieu le culte qui
lui est dû, le fréquenter, vivre les
exigences du message chrétien, faire
l’apostolat. La doctrine doit
s’incarner dans la vie, se traduire par
des résolutions, sans rester éloignée
du quotidien, elle doit aboutir à
l’engagement d’aimer le Christ et les
autres.

Un élément irremplaçable de
l’éducation est l’exemple concret, le
témoignage vivant des parents : prier
avec les enfants (au lever, au
coucher, le bénédicité à table) ;
accorder l’importance requise au
rôle de la foi dans la vie du foyer



(prévoir la participation à la sainte
messe pendant les vacances,
chercher des endroits de villégiature
adéquats, qui ne les dispersent pas) ;
apprendre avec naturel à défendre et
à transmettre leur foi, à répandre
l’amour de Jésus. Ainsi, les parents «
pénètrent profondément le cœur de
leurs enfants, en y laissant des traces
que les événements de la vie ne
réussiront pas à effacer » [2].

Il est nécessaire de consacrer assez
de temps aux enfants : le temps, c’est
la vie [3], et la vie — celle du Christ
qui vit chez le chrétien — est la
meilleure chose à leur donner. Se
promener, organiser des excursions,
parler de leurs soucis, de leurs
conflits : pour transmettre la foi, il
faut surtout être présent et prier ; et si
l’on a tort, leur demander pardon. En
même temps, les enfants aussi
doivent faire l’expérience du pardon,
ce qui renforcera en eux la certitude



que l’amour de leurs parents est
inconditionnel.

Profession : parent

Benoît XVI rappelle que « depuis leur
plus jeune âge, [les enfants] ont
besoin de Dieu, car dès le début,
l’homme a besoin de Dieu et ils ont la
capacité de percevoir sa grandeur ;
ils savent apprécier la valeur de la
prière — du dialogue avec ce Dieu —
et des rites, de même que percevoir
la différence entre le bien et le mal.
Sachez, alors, les accompagner dans
la foi, dans cette connaissance de
Dieu, dans cette amitié avec Dieu,
dans cette connaissance de la
différence entre le bien et le mal.
Accompagnez-les dans la foi dès leur
plus jeune âge » [4]. Obtenir que les
enfants parviennent à faire l’unité
entre ce qui doit être crû et ce qui
doit être fait, voilà un défi à relever
en évitant toute improvisation et
avec une mentalité professionnelle.



L’éducation de la foi doit être
équilibrée et systématique. Il s’agit
de transmettre un message de salut,
qui concerne la personne tout
entière et doit s’enraciner dans la
tête et dans le cœur de celui qui le
reçoit, en sachant que ses
destinataires sont ceux que nous
aimons le plus. L’enjeu est l’amitié de
nos enfants avec Jésus-Christ, tâche
qui mérite bien le plus clair de nos
efforts. Pour leur accorder sa grâce
et s’installer dans leur âme, Dieu
compte sur notre intérêt pour rendre
accessible la doctrine à nos enfants :
c’est pourquoi la façon de
communiquer n’est pas quelque
chose de surajouté ou de secondaire
par rapport à la transmission de la
foi, mais fait partie de sa dynamique
même.

Pour être un bon médecin, il ne suffit
pas d’attendre que les patients
viennent : il faut étudier, lire,
réfléchir, se poser des questions,



faire de la recherche, participer à des
congrès. Pour être parent, il faut
consacrer du temps à un examen sur
la manière de progresser dans
l’accomplissement des tâches
éducatives. Dans la vie familiale, le 
savoir est important, le savoir faire
est indispensable et le vouloir faire
déterminant. Cela peut ne pas être
facile, mais il n’est pas acceptable de
s’abuser soi-même en tirant prétexte
d’autres tâches à accomplir : il
convient de trouver chaque jour
quelques minutes, ou quelques
heures pendant les périodes de
vacances, pour la formation
pédagogique.

Nous ne manquons pas de ressources
pour procéder à ce perfectionnement
personnel : il existe nombre de livres,
de vidéos et de sites sur internet bien
orientés où les parents trouveront
des idées pour mieux éduquer. De
plus, les cours d’orientation familiale
sont spécialement efficaces, qui



transmettent non seulement des
connaissances, ou certaines
techniques, mais aident à parcourir
le chemin de l’éducation des enfants
et de l’amélioration personnelle, au
plan matrimonial et familial. Un
aspect de l’intérêt logique pour
savoir ce que pensent les enfants, ce
qui les motive et les interpelle, c’est
une connaissance plus claire des
caractéristiques propres de chaque
âge, tout comme du milieu où
évoluent les enfants de leur âge. En
définitive, tout cela permet de les
connaître, ce qui facilite la tâche de
les éduquer d’une façon plus
réfléchie et responsable.

Montrer la beauté de la foi

Parvenir à ce que les enfants
intériorisent la foi requiert la mise à
profit des différentes situations, de
sorte qu’ils découvrent l’harmonie
entre les raisons humaines et les
raisons surnaturelles. Les parents et



les éducateurs doivent, sans doute,
proposer des objectifs, mais ils
doivent le faire en montrant la
beauté de la vertu et d’une existence
chrétienne pleine. Il convient, donc,
d’ouvrir des horizons, sans se limiter
à signaler ce qui est interdit ou
prescrit. Autrement, nous pourrions
les amener à penser que la foi est
quelque chose de dur, des normes
froides qui sont une entrave, ou un 
codex de péchés et de conduites
imposées. Nos enfants finiraient
alors par ne plus faire attention qu’à
la partie ingrate du sentier, sans tenir
compte de la promesse de Jésus : «
mon joug est doux » [5]. En revanche,
l’idée que les commandements du
Seigneur donnent de la vigueur à la
personne et l’élèvent vers une
croissance plus plénière doit être très
présente dans l’éducation. Il ne s’agit
pas de négations sans sensibilité,
mais des lignes d’action pour
protéger et développer la vie, la
confiance, la paix dans les relations



familiales et sociales. C’est chercher à
imiter Jésus sur le chemin des
béatitudes.

C’est pourquoi ce serait une erreur
que d’associer des motifs surnaturels
à l’accomplissement des charges ou
des tâches, ou à des obligations leur
demandant un gros effort. Il n’est pas
toujours formateur, par exemple, de
demander à l’enfant de manger sa
soupe pour offrir au Seigneur un
sacrifice : en fonction de sa vie de
piété et de son âge, cela peut être
opportun, mais il faut chercher
d’autres raisons qui les motivent.
Dieu ne peut pas être l’adversaire des
caprices ; il s’agit plutôt d’essayer
qu’ils n’aient pas de caprices,
parvenant ainsi à avoir une vie
heureuse, détachée, guidée par
l’amour de Dieu et des autres.

La famille chrétienne transmet la
beauté de la foi et de l’amour du
Christ lorsque ses membres vivent en



harmonie par charité, sachant
sourire et oublier leurs propres
soucis pour s’occuper des autres. La
charité aidera à négliger les petites
frictions sans importance mais dont
l’égoïsme pourrait faire des
montagnes. Elle aidera enfin à mettre
beaucoup d’amour dans les petits
services qui tissent la vie commune de
chaque jour [6].

Une vie orientée par l’oubli de soi est,
en elle-même, un idéal attrayant
pour une jeune personne. C’est plutôt
nous, les éducateurs, qui parfois n’y
croyons pas tout à fait, peut-être
parce qu’il nous reste encore un bon
bout de chemin à parcourir. Le
secret réside dans le fait de mettre en
rapport les objectifs de l’éducation et
les motifs que nos interlocuteurs
peuvent comprendre et valoriser :
aider leurs amis, être utile ou
courageux… Chaque enfant a ses
propres inquiétudes, que nous ferons
monter à la surface lorsqu’il voudra



savoir pourquoi il doit vivre la
chasteté, la tempérance, l’ardeur au
travail, le détachement ; être prudent
dans l’usage d’internet et éviter de
passer trop de temps avec les jeux
vidéo. Ainsi, le message chrétien sera
perçu dans sa rationalité et sa
beauté. Les enfants découvriront
Dieu non seulement comme un 
instrument dont les parents se
servent pour obtenir certains buts
domestiques, mais comme celui qu’il
est : le Père qui nous aime par-dessus
tout et que nous devons aimer et
adorer ; le Créateur de l’univers, à
qui nous devons l’existence ; le bon
Maître, l’Ami qui ne déçoit jamais et
que nous ne voulons ni ne pouvons
décevoir.

Les aider à trouver leur chemin

Par-dessus tout, éduquer dans ce
domaine c’est mettre en œuvre les
moyens pour que les enfants fassent
de leur existence tout entière un acte



d’adoration de Dieu. Comme le
Concile l’enseigne, « la créature sans
Créateur s’évanouit » [7] : dans
l’adoration nous trouvons le vrai
fondement de la maturité
personnelle : Si les gens n’adorent pas
Dieu, ils s’adoreront eux-mêmes, des
diverses manières dont témoigne
l’histoire : adorant le pouvoir, le
plaisir, la richesse, la science, la
beauté [8]. Promouvoir cette attitude
passe nécessairement par le fait que
les enfants découvrent à la première
personne la figure de Jésus. C’est
quelque chose qui peut être suscité
dès leur plus jeune âge, en les aidant
à lui parler personnellement. N’est-
ce pas faire un moment de prière
avec les enfants que de leur raconter
des choses sur Jésus et ses amis, ou
d’entrer avec eux dans les scènes de
l’Évangile, à partir d’un incident
quotidien ?

Au fond, favoriser la piété des
enfants signifie les aider à mettre



leur cœur en Jésus, à lui faire part
des événement bons ou mauvais, à
écouter la voix de leur conscience où
Dieu lui-même révèle sa volonté,
qu’ils doivent essayer de mettre en
pratique. Les enfants acquièrent ces
habitudes presque par osmose, en
voyant comment leurs parents
s’adressent au Seigneur, ou le
rendent présent dans leur quotidien.
En effet, la foi se rapporte en premier
lieu, plus qu’à des contenus ou à des
devoirs, à une personne à laquelle
nous adhérons sans réserve : parce
que nous lui faisons confiance. Si
nous cherchons à montrer comment
une Vie — celle de Jésus — change
l’existence de l’homme, en
impliquant toutes les facultés de la
personne, il est logique que les
enfant remarquent que, en premier
lieu, c’est bien nous-mêmes que cette
Vie a transformés. Etre de bons
transmetteurs de la foi en Jésus-
Christ implique que notre vie
manifeste notre adhésion à sa



Personne [9]. Etre un bon parent est,
dans une large mesure, être un
parent bon, qui lutte pour être saint :
les enfants s’en aperçoivent et
peuvent admirer cet effort et essayer
de l’imiter.

Les bons parents souhaitent que
leurs enfants atteignent l’excellence
et soient heureux dans tous les
secteurs de l’existence :
professionnel, culturel, affectif. Il est
donc logique qu’ils souhaitent aussi
qu’ils ne s’installent pas dans une
médiocrité spirituelle. Aucun projet
ne peut être plus merveilleux que
celui que Dieu a prévu pour chacun.
Le meilleur service à rendre à
quelqu’un — en particulier à un de
ses enfants — est de le soutenir pour
qu’il réponde pleinement à sa
vocation chrétienne et découvre ce
que Dieu attend de lui. Car il ne s’agit
pas d’une question accessoire, dont
l’enjeu n’est qu’un peu plus ou un



peu moins de bonheur, mais elle
affecte le résultat global de la vie.

Découvrir comment se concrétise
l’appel personnel à la sainteté c’est
trouver un caillou blanc, un caillou
portant gravé un nom nouveau
que nul ne connaît, hormis celui
qui le reçoit [10] ; c’est la rencontre
avec la vérité sur soi-même qui
donne un sens à l’existence tout
entière. La biographie d’un homme
dépendra de la générosité avec
laquelle il affrontera les différentes
options que Dieu lui présentera :
mais, en tout état de cause, le
bonheur personnel et celui de
beaucoup d’autres dépendra de ces
réponses.

Vocation des enfants, vocation des
parents

La foi est par nature un acte libre qui
ne peut être imposé, ne serait-ce
qu’indirectement, par des arguments
irréfutables : croire c’est un don qui



plonge ses racines dans le mystère de
la grâce de Dieu et la libre réponse de
l’homme. C’est pourquoi il est
naturel que les parents chrétiens
prient pour leurs enfants, en
demandant que fructifie la semence
de la foi qu’ils sont en train de semer
dans leur âme. Souvent, l’Esprit Saint
se servira de ce bon désir pour
susciter, au sein des familles
chrétiennes, des vocations de toute
sorte, pour le bien de l’Église.

Sans doute, l’appel de l’enfant peut-il
supposer pour les parents le
renoncement à des plans et à des
projets qui leur tiennent à cœur. La
maman, à peine le garçon né, pense
déjà qu’elle le mariera avec une telle
et qu’ils feront ceci et cela. Le papa
pense à la carrière ou aux affaires où
il va engager son fils. Chacun fait son
roman, un roman charmant à l’eau de
rose. Ensuite, l’enfant se révèle
intelligent, bon, parce que ses parents
sont bons et il leur dit : votre roman



ne m’intéresse pas [11]. Or, tout cela
n’est pas un simple imprévu,
puisqu’il fait partie d’une
merveilleuse vocation à la maternité
et à la paternité. L’on pourrait dite
que l’appel divin est double : celui de
l’enfant qui se donne et celui des
parents qui le donnent. Parfois, le
mérite des parents est plus grand,
Dieu les ayant choisis pour donner ce
qu’ils aiment le plus et pour le
donner avec joie.

La vocation d’un enfant devient ainsi
un motif de saint orgueil [12] qui
amène les parents à la seconder par
leur prière et leur affection. C’est
ainsi que Jean Paul II l’expliquait : «
Veillez à être ouverts aux vocations
au milieu de vous. Priez pour que, en
signe d’amour spécial, le Seigneur
appelle un ou plusieurs membres de
votre famille pour le servir. Vivez
votre foi avec la joie et la ferveur qui
encouragent de telles vocations.
Soyez généreux si votre fils ou votre



fille, votre frère ou votre sœur,
décide de suivre le Christ d’une façon
spéciale. Permettez à sa vocation de
grandir et de se fortifier. Donnez
votre plein appui au choix qu’il ou
elle a fait dans la liberté. [13] »

La décision de se donner à Dieu
germe dans le cadre d’une éducation
chrétienne : l’on pourrait dire qu’elle
en est le sommet. La famille devient
ainsi, grâce à la sollicitude des
parents, une véritable Église
domestique [14], où l’Esprit Saint
promeut ses charismes. De cette
façon, la tâche éducatrice des parents
transcende le bonheur des enfants et
en vient à être une source de vie
divine dans des milieux étrangers
jusqu’alors au Christ.

[1]. Forge, n° 918.

[2]. Jean Paul II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22 novembre
1981, n° 60.



[3]. Sillon, n° 963.

[4]. Benoît XVI, Discours au Congrès
ecclésial diocésain de Rome, 13 juin
2011.

[5]. Sillon, n° 198.

[6]. Quand le Christ passe, n° 23.

[7]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n° 36.

[8]. Du Père, Lettre 1er juin 2011.

[9]. Saint Thomas d’Aquin, S. Th. II-II,
q. 11, a. 1 : « Or, parce que celui qui
croit adhère à la parole d’autrui, ce
qui semble principal, et qui paraît
jouer le rôle de fin en toute croyance,
c’est celui à la parole de qui l’on
adhère. Sont quasi secondaires les
vérités que l’on tient du fait de cette
adhésion. »

[10]. Ap 2, 17.



[11]. De notre Père, notes prises lors
d’une réunion de famille, 4
septembre 1972.

[12]. Forge, n° 17.

[13]. Jean Paul II, Homélie, 25 février
1981.

[14]. Cf. Conc. Vatican II, Const.
dogm. Lumen gentium, n° 11.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/transmettre-la-
foi-2/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/transmettre-la-foi-2/
https://opusdei.org/fr/article/transmettre-la-foi-2/
https://opusdei.org/fr/article/transmettre-la-foi-2/

	Transmettre la foi (2)

