
opusdei.org

Transmettre la foi
(1)

Le caractère de l'enfant, sa
personnalité... se forment au
sein de la famille. On y apprend
également à fréquenter Dieu.
Une tâche qui s'avère chaque
jour plus nécessaire, comme ce
texte nous le montre.

23/03/2012

Chaque enfant est une marque de la
confiance de Dieu envers les parents
en leur demandant de prendre soin
d’une créature, appelée au bonheur
éternel, et de l’éduquer. La foi est le



meilleur legs qui puisse être transmis
aux enfants. Qui plus est, elle est la
seule chose vraiment importante,
puisque c’est elle qui donne son sens
ultime à l’existence. Dieu, du reste,
ne confie jamais une mission sans
l’assortir des moyens indispensables
pour la mener à bien. C’est pourquoi
aucune communauté humaine n’est
mieux armée que la famille pour
assurer que la foi prenne racine dans
le cœur d’un enfant.

Le témoignage personnel

L’éducation de la foi n’est pas un
simple enseignement, mais la
transmission d’un message de vie.
Quoique la parole de Dieu soit
efficace par elle-même, Dieu a voulu
se servir du témoignage et de la
médiation des hommes pour la
diffuser : l’Évangile est convainquant
s’il est incarné. Cela vaut
particulièrement dans le cas des
jeunes enfants qui ont du mal à



distinguer entre ce qui est dit et qui
l’a dit. Cela revêt encore plus
d’importance s’il s’agit de ses propres
enfants, qui ne font pas la différence
entre la mère, ou le père, qui prie et
la prière elle-même. Mieux encore, la
prière a une valeur spéciale, elle est
aimable et significative, parce que ce
sont le père ou la mère qui prient.

Dans ces conditions, les parents ont
tous les atouts en main pour
communiquer la foi à leurs enfants :
Dieu attend davantage d’eux qu’ils
soient pieux et cohérents que de
beaux discours. Leur témoignage
personnel auprès de leurs enfants
doit être clair à tout moment, avec
naturel, sans chercher à donner
constamment des leçons. Qu’ils vous
voient prier : c’est ce que j’ai vu mes
parents faire et qui est resté gravé
dans mon cœur. Si bien que lorsque
tes enfants parviendront à mon âge,
ils se souviendront avec affection de
leur mère et de leur père qui ne les ont



forcés que par leur exemple et leur
sourire, en leur donnant la doctrine
lorsqu’il le fallait, sans les ennuyer
[1]. Parfois, il suffit que les enfants
voient la joie de leurs parents quand
ils vont se confesser, pour que la foi
se fortifie dans leur cœur. Il ne faut
pas sous-estimer la perspicacité des
enfants, même s’ils semblent naïfs :
en réalité, ils connaissent bien leurs
parents, ce qui est bon et ce qui est
moins bon, et tout ce qu’ils font ou ne
font pas est pour eux un message qui
contribue à leur formation ou les
déforme.

Benoît XVI a expliqué à de
nombreuses reprises que les
changements profonds dans les
institutions et chez les individus sont
habituellement le fait des saints, non
des plus savants ou des plus
puissants : « Dans les vicissitudes de
l’histoire, ce sont eux, les saints, qui
ont été les véritables réformateurs
qui, bien souvent, ont fait sortir



l’histoire des vallées obscures dans
lesquelles elle court toujours le
risque de s’enfoncer à nouveau ; ils
l’ont illuminée chaque fois que cela
était nécessaire » [2]. Il se produit
quelque chose de semblable dans la
famille. Certes, il faut prévoir les
moyens les plus pédagogiques pour
transmettre la foi et se former pour
être un bon éducateur ; mais l’aspect
décisif est l’engagement des parents
en vue de la sainteté. C’est la sainteté
personnelle qui permet de trouver la
meilleure pédagogie. Dans tous les
milieux chrétiens on sait, par
expérience, les bons résultats que
donne cette initiation à la vie de piété,
initiation naturelle et surnaturelle,
faite dans la chaleur du foyer. L’enfant
apprend à placer le Seigneur au rang
de ses premières affections, les
affections fondamentales ; il apprend
à traiter Dieu en Père et la Sainte
Vierge en Mère ; il apprend à prier, en
suivant l’exemple de ses parents.
Quand on comprend cela, on voit la



grande tâche apostolique que les
parents peuvent accomplir, et à quel
point ils sont obligés d’être
sincèrement pieux, pour pouvoir
transmettre — plutôt qu’enseigner —
cette piété aux enfants [3].

Climat de confiance et d’amitié

D’autre part, nous voyons que chez
beaucoup de garçons et de filles —
surtout une fois arrivés à
l’adolescence et à la jeunesse — la foi
falibit lorsqu’ils sont confrontés à des
épreuves. L’origine de ces crises peut
être très variée — la pression d’une
ambiance paganisée, des amis qui
tournent en dérision les convictions
religieuses, un professeur qui
dispense ses enseignements dans une
perspective athée ou qui met Dieu
entre parenthèse —, mais ces crises
ne deviennent sérieuses que si ceux
qui les subissent sont incapables de
s’ouvrir de ce qui leur arrive aux
personnes adéquates.



Il est important de faciliter la
confiance chez les enfants et que
leurs parents soient toujours
disponibles, prêts à leur accorder de
leur temps. Faites en sorte qu’ils
soient loyaux, sincères, qu’ils n’aient
pas peur de vous dire les choses. Pour
cela, sois toi-même loyal avec eux,
traite-les comme s’ils étaient déjà
adultes, en t’adaptant à leurs besoins
et à leurs circonstances d’âge et de
caractère. Sois leur ami, sois bon et
noble avec eux, sois sincère et simple
[4]. Il n’est pas nécessaire d’attendre
l’adolescence pour mettre en
pratique ces conseils, car ces qualités
peuvent être suscitées depuis l’âge le
plus tendre.

Dialoguer avec ses enfants est une
des choses les plus plaisantes qui
soient et la porte la plus directe pour
engager une vraie amitié avec eux.
Lorsque quelqu’un noue un rapport
de confiance avec un autre, un pont
de satisfaction mutuelle s’établit



entre eux. Il ne sera pas fréquent que
l’un ne saisisse pas l’occasion de
parler à l’autre de ses inquiétudes et
de ses sentiments, ce qui, par
ailleurs, est la meilleure façon de se
connaître mieux soi-même. S’il est
vrai que certains âges sont plus
difficiles que d’autres pour parvenir
à cette proximité, les parents ne
doivent pas fléchir dans leur désir de
devenir les amis de leurs enfants ; des
amis auxquels ceux-ci confient leurs
inquiétudes, qu’ils consultent sur leurs
problèmes et dont ils attendent une
aide efficace et aimable [5].

Dans ce climat d’amitié, les enfants
entendent parler de Dieu de façon
agréable et attrayante. Tout cela
requiert que les parents trouvent du
temps pour être avec leurs enfants et
un temps « de qualité » : l’enfant doit
percevoir que ses affaires les
intéressent davantage que leurs
autres occupations. Cela implique
des actions concrètes qu’aucune



circonstance ne devrait amener à
omettre ou à retarder
habituellement : éteindre le poste de
télévision ou l’ordinateur — où
cesser ostensiblement d’y fixer son
attention — lorsque la fille ou le
garçon les cherche et qu’il est évident
qu’il a envie de parler ; réduire le
temps consacré au travail ; chercher
des possibilités pour les loisirs et la
détente qui facilitent la conversation
familiale, etc.

Le mystère de la liberté

Lorsqu’il existe une vraie liberté, les
gens ne font pas toujours ce qui leur
convient le plus, ou ce qui semblerait
le plus logique compte tenu des
moyens mis en œuvre. Parfois les
affaires sont bien engagées mais
n’aboutissent pas — tout au moins,
en apparence — et le fait d’en
éprouver un sentiment de culpabilité
ne sert pas à grande chose, tout
comme la tendance à en rejeter la



faute sur d’autres. L’attitude la plus
sensée consiste à penser à la manière
d’éduquer de mieux en mieux et
d’aider les autres à faire de même :
dans ce domaine il n’y a pas de
formule magique. Chacun a sa
manière d’être qui l’amène à
expliquer et à étudier les choses de
manière différente. Nous pouvons en
dire autant de destinataires de
l’effort éducatif qui, tout en vivant
dans des conditions analogues, ont
des sensibilités et des intérêts
différents.

Cependant, une telle variété n’est pas
un obstacle. Qui plus est, elle élargit
les horizons éducatifs. D’une part,
elle permet que l’éducation s’inscrive
réellement dans une relation
personnelle, loin des stéréotypes.
D’autre part, le contact avec les
tempéraments et les caractères des
différents enfants se traduit par une
pluralité de situations éducatives.
C’est pourquoi, même si le chemin de



la foi est le chemin le plus personnel
qui soit — puisqu’il concerne ce qu’il
y a de plus intime chez la personne
humaine, sa relation avec Dieu —,
nous pouvons aider à le parcourir :
c’est cela éduquer. Si nous
considérons lentement dans notre
prière personnelle la façon d’être de
chacun, Dieu nous donnera des
lumières pour y voir juste.
Transmettre la foi n’est pas tant une
question de stratégie ou de
programmation qu’un effort pour
aider chacun à découvrir le dessein
de Dieu sur sa vie. L’aider à
découvrir par lui-même qu’il doit
s’améliorer et en quoi : qu’il doit
changer parce qu’il veut changer.
C’est pourquoi notre Père soulignait
ceci : Je crois en la liberté comme
moyen de formation ; je croix en la
liberté comme moyen d’efficacité ; je
crois en la confiance comme condition
d’unité [6] Différents domaines
auxquels prêter attention



Plusieurs aspects de la transmission
de la foi, tous d’une grande
importance, peuvent être signalés.
L’un des premiers est peut-être la vie
de piété en famille, la proximité de
Dieu dans la prière et les sacrements.
Lorsque les parents ne les « cachent »
pas, ne serait-ce
qu’involontairement, ces rapports
avec Dieu se manifestent par des
actions qui le rendent présent au
sein de la famille, d’une manière
naturelle qui respecte l’autonomie
des enfants. Le bénédicité à table, la
récitation avec les plus petits des
prières du matin ou du soir, le
recours à leur ange gardien et les
marques d’affection envers la Vierge
Marie, voilà des actions concrètes qui
suscitent la vertu de piété chez les
enfants, en leur fournissant des
ressources qui vont les accompagner
toute leur vie durant.

La doctrine constitue un autre
moyen : une piété sans doctrine est



très vulnérable face aux assauts
intellectuels que les enfants vont
subir tout au long de leur vie ; ils ont
besoin d’une formation apologétique
à la fois profonde et pratique. Bien
évidemment, dans ce domaine aussi,
il est important de tenir compte des
caractéristiques spécifiques de
chaque âge. Assez souvent, des
commentaires sur un sujet
d’actualité ou sur un livre, fourniront
une bonne occasion d’enseigner la
doctrine aux enfants les plus âgés,
sans compter qu’ils peuvent de leur
propre initiative s’adresser à leurs
parents pour leur poser des
questions. Avec les plus petits, la
formation catéchétique qu’ils
peuvent suivre à la paroisse ou à
l’école constitue une occasion idéale.
Car les parents peuvent réviser avec
eux les leçons qu’ils ont reçues, leur
apprendre de façon attrayante des
aspects du catéchisme qui ont peut-
être été omis ou faire en sorte que les
enfants comprennent l’importance



de l’étude de la doctrine de Jésus,
grâce à l’affection que leur parents
lui témoignent.

Un autre aspect important est
l’éducation aux vertus, parce que si
la piété et la doctrine
s’accompagnent de peu de vertu, les
pensées et les sentiments de ces
garçons et de ces filles finiront par se
rapprocher de la façon dont ils
vivent et non pas de ce que leur dicte
la raison éclairée par la foi ou la foi
vraiment assumée, parce qu’elle a
été bien assimilée. Former les vertus
requiert que l’importance de
l’exigence personnelle, de l’ardeur au
travail, de la générosité et de la
tempérance soient bien mis en
évidence. Éduquer à toutes ces
valeurs hisse l’homme au-dessus de
ses appétits matériels, le rend plus
lucide, plus apte à comprendre les
réalités de l’esprit. Ceux qui
éduquent leurs enfants avec une
exigence insuffisante — sans leur



dire jamais « non » mais en
cherchant à satisfaire toutes leurs
attentes —, ferment ainsi les portes
de l’esprit. C’est une condescendance
qui peut naître de l’affection, mais
aussi de la volonté de s’épargner
l’effort nécessaire pour donner une
meilleure éducation, pour mettre des
limites aux appétits et pour
enseigner à obéir ou à attendre.
Comme la dynamique de l’esprit de
consommation est en soi insatiable,
tomber dans cette erreur amène les
gens à adopter un style de vie
capricieux et égoïste et les fait entrer
dans une spirale de recherche de la
commodité qui suppose toujours un
déficit de vertus humaines et
d’intérêt pour les affaires des autres.
Grandir dans un monde où tous les
caprices sont satisfaits est un poids
très lourd pour la vie spirituelle qui
empêche l’âme, presque à la racine,
de se donner et de s’engager.



Un autre aspect à considérer est
l’ambiance, car elle a une grande
force de persuasion. Nous
connaissons tous des enfants
éduqués dans la piété qui ont été
entraînés par une ambiance qu’ils
n’étaient pas préparés à surmonter.
C’est pourquoi il faut faire attention
aux lieux où les enfants sont éduqués
et créer ou chercher un
environnement qui facilite la
croissance de la foi et des vertus.
C’est un peu analogue à ce qui arrive
dans un jardin : ce n’est pas nous qui
faisons pousser les plantes, mais
nous pouvons fournir les moyens, de
l’engrais, de l’eau, etc., et le climat
adéquat pour qu’elles poussent. Une
atmosphère qui se crée, en premier
lieu, grâce à la prière. Comme notre
Père le conseillait à une mère
chrétienne, pour aider les enfants, le
premier moyen est la prière. Invoque
la Très Sainte Vierge, qui comprend
très bien les mamans, parce qu’elle est



la Mère de Dieu, ta Mère et la Mère de
tes enfants, et la mienne [7].

[1]. Hogares luminosos y alegres, p.
110.

[2]. Benoît XVI, Discours lors de la
Veillée de prière de la Journée
mondiale de la Jeunesse, Cologne, 20
août 2005.

[3]. Entretiens, n° 103.

[4]. Hogares luminosos y alegres, p.
75.

[5]. Quand le Christ passe, n° 27.

[6]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 20 mai
1966, recueillies dans Crónica, juillet
1966, p. 58.

[7]. Hogares luminosos y alegres, p.
92.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/transmettre-la-
foi-1/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/transmettre-la-foi-1/
https://opusdei.org/fr/article/transmettre-la-foi-1/
https://opusdei.org/fr/article/transmettre-la-foi-1/

	Transmettre la foi (1)

