
opusdei.org

Thème 5 : La
Providence de Dieu

Il est légitime de s'interroger
sur la possibilité et l'efficacité
des interventions divines dans
notre monde. L'acceptation
quotidienne de la providence
est un acte d'espérance
théologale qui n'exclut pas
l'exercice responsable de la
liberté, qui fait partie du plan
de Dieu. La Providence conduit
le chrétien à une attitude de
confiance filiale envers Dieu en
toutes circonstances.



05/10/2022

1. Introduction : Dieu peut-il
intervenir dans l'histoire ?

Certaines formes de religiosité
pratiquante peuvent être de
véritables distorsions de l'image du
Dieu provident de la Bible. Lorsque
tout va bien, beaucoup de personnes
ne se souviennent guère de Dieu,
mais lorsqu'elles rencontrent les
difficultés de la vie, elles se tournent
vers Dieu comme s'il les avait
oubliées, le rendant responsable des
maux qui les frappent et exigeant
une intervention urgente pour
mettre fin à la situation de malaise.
C'est la conception d'un Dieu bouche
trous, une véritable caricature du
Dieu révélé dans les Écritures.

Au-delà de ces représentations plus
ou moins répandues au niveau



populaire, il est légitime de
s'interroger sur la possibilité et
l'effectivité des interventions divines
dans notre monde. Pour certains,
Dieu ne peut pas intervenir par
principe car une fois qu'il a créé le
monde il s'en est retiré puisque celui-
ci fonctionne par lui-même avec ses
propres lois ; d'autres soutiennent
que Dieu intervient à certains
moments, notamment lorsqu'il est
nécessaire de corriger le cours des
événements ; enfin, il y a ceux qui
pensent que Dieu est constamment à
l'œuvre dans une création fragile et
corrompue. Si la première ou la
seconde opinion était vraie, quelle
serait la toute-puissance d'un
Créateur incapable de diriger son
œuvre ? Si le dernier point était
exact, quelles seraient l'autonomie et
la liberté des créatures dans leur
agir ?

2. Providence et conservation



La création n'est pas achevée dès le
début, mais Dieu l'a faite in statu
viae, c'est-à-dire en chemin vers un
but ultime encore à atteindre. Elle ne
se réduit donc pas aux prémices ; une
fois [la création] produite, « Dieu
n’abandonne pas sa créature à elle-
même. Il ne lui donne pas seulement
d’être et d’exister, il la maintient à
chaque instant dans l’être, lui donne
d’agir et la porte à son terme
» (Catéchisme, 301). L'Écriture Sainte
compare cette action de Dieu dans
l'histoire à une action créatrice (cf. Is
44,24 ; 45,8 ; 51,13). La littérature
sapientielle rend explicite l'action de
Dieu qui maintient ses créatures
dans l'existence. « Comment aurait-il
subsisté, si tu ne l’avais pas voulu ?
Comment serait-il resté vivant, si tu
ne l’avais pas appelé ? » (Sg 11, 25).
Saint Paul va plus loin et attribue
cette action de conservation au
Christ : « Il est avant toute chose, et
tout subsiste en lui » (Col 1,17).



Le Dieu chrétien n'est pas un
horloger ou un architecte qui, ayant
achevé son œuvre, s'en dissocie. Ces
images sont typiques d'une
conception déiste selon laquelle Dieu
n'intervient pas dans les affaires de
ce monde. Mais c'est une
déformation du véritable Dieu
créateur, car elle sépare
radicalement la création de la
préservation et de la gouvernance
divines du monde. Le déisme
implique une erreur dans la notion
métaphysique de création, car la
création, en tant que don de l'être,
comporte une dépendance
ontologique de la part de la créature
qui n'est pas séparable de sa
continuation dans le temps. Les deux
constituent un seul et même acte,
même si nous pouvons les distinguer
conceptuellement : « Dieu ne
conserve pas les choses par une
action nouvelle, mais par une
continuation de la même action par
laquelle il leur donne l'être, qui



s'effectue sans mouvement ni temps
»[1] . La notion de conservation
permet donc de combler le fossé
entre l'action créatrice et le
gouvernement divin du monde
(providence). Non seulement Dieu
crée le monde et le maintient dans
l'existence, mais il « conduit ses
créatures à la perfection ultime à
laquelle il les a lui-même appelées
» (Compendium, 55).

3. La Providence dans la Bible

L'Écriture Sainte présente la
souveraineté absolue de Dieu et rend
constamment témoignage de sa
sollicitude paternelle, tant dans les
plus petites choses que dans les
grands événements de l'histoire (cf. 
Catéchisme, 303). L'autorité du
Créateur (« Il gouverne ») s'exprime
par la sollicitude du Père (« Il garde
»)[2]. Les anciens symboles de la foi
faisaient allusion à l'aspect du
gouvernement par le terme grec 



Pantokrator qui doit être compris en
harmonie avec l'image du berger : «
Le Seigneur est mon berger, je ne
manque de rien » (Ps 23 [22], 1). Le
soin et l'autorité divine sont présidés
par la sagesse qui « déploie sa
vigueur (fortiter) d'un bout du
monde à l'autre, elle gouverne
l’univers avec bonté (suaviter) » (Sg
8,1). Dans le Nouveau Testament,
Jésus confirme cette vision par ses
actions et ses enseignements. En
effet, il se révèle comme la
providence « incarnée » de Dieu qui
s'occupe, comme le Bon Pasteur, des
besoins matériels et spirituels des
hommes (Jn 10,11.14-15 ; Mt
14,13-14), et nous apprend à nous
abandonner à ses soins (Mt 6,31-33 ;
Mt 10,29-31 ; Lc 12,24-31 ; Lc 21,18).
Ainsi, le même Verbe qui a créé,
soutient et guide tout, une fois
incarné, manifeste de manière
visible sa providente sollicitude.



Avec cela, nous n'avons pas encore
atteint le niveau le plus profond de
cette doctrine, niveau qui est atteint
en observant que la destinée à
laquelle nous avons été appelés, le
Royaume de Dieu, est un dessein du
Père qui précède la création, car « Il
nous a choisis, dans le Christ, avant
la fondation du monde, pour que
nous soyons saints, immaculés
devant lui, dans l’amour. Il nous a
prédestinés à être, pour lui, des fils
adoptifs par Jésus, le Christ. Ainsi l’a
voulu sa bonté, à la louange de gloire
de sa grâce, la grâce qu’il nous donne
dans le Fils bien-aimé » (Ep 1,4-6). «
La prédestination de l'homme et du
monde dans le Christ, Fils éternel du
Père, confère à toute la doctrine de la
Providence divine une
caractéristique sotériologique et
eschatologique décisive »[3] en la
plaçant à un niveau différent de
l'ancienne conception du destin.
Nous ne sommes pas condamnés à
un horizon inexorable, mais nous



sommes en route vers une rencontre
avec notre Créateur et Père.

4. Providence et liberté

Une fois que nous avons exclu l'idée
que Dieu ne peut pas agir dans le
monde, d'autres questions se posent :
cela signifie-t-il que les créatures, en
particulier les créatures libres, ne
sont pas des causes véritables ? Si
tout ce qui arrive est régi par un Dieu
d'amour, pourquoi le mal existe-t-il ?
Dieu agit-il toujours, seulement
quelques fois, ou peut-être devons-
nous nous résigner au fait qu'il n'agit
jamais ?

Dieu conserve les créatures tant dans
leur être que dans leur action. Les
choses non seulement demeurent,
mais agissent dans le temps,
produisant des effets. Les créatures
spirituelles agissent librement. Leurs
œuvres sont les leurs, pas celles de
Dieu qui les soutient pourtant en tant
que garant de leur liberté. Ainsi, avec



saint Thomas, nous devons
distinguer la causalité créatrice de
Dieu de la causalité des créatures,
c'est-à-dire la cause première des
causes secondes[4] . Chacune est une
cause cent pour cent dans son propre
ordre, et il n'y a donc aucune
contradiction entre le fait de
reconnaître que sans Dieu nous ne
pouvons rien faire (cf. Jn 15,5) et que
nos actions sont les nôtres et non
celles de Dieu.

Que Dieu gouverne tout ne signifie
pas qu'il ne respecte pas l'autonomie
de la création. L'image d'un Dieu trop
« interventionniste » est typique des
approches qui confondent création et
providence sur la base d'une
conception « actualiste », comme si
Dieu devait constamment corriger le
cours du monde. À cette image
s'oppose une conception déiste selon
laquelle Dieu n'intervient pas dans
l'histoire (ou, tout au plus,
n'intervient qu'à des moments



critiques). Si l'actualisme souligne
l'intervention divine continue dans
la création, le déisme insiste sur la
transcendance divine et l'autonomie
conséquente de la création. La
première unit trop la création et la
providence, la seconde les sépare
trop.

Selon l'Aquinate, pour gouverner le
monde, Dieu se sert de l'action des
causes secondes, tout en respectant
leur sphère propre. Cela manifeste sa
bonté, qui veut s'appuyer sur les
créatures pour conduire la création à
sa fin[5]. Puisque Dieu guide tout,
d'une certaine manière, les causes
secondes servent les desseins de la
providence. Les créatures, surtout les
créatures libres, sont appelées à
coopérer avec Dieu dans
l'accomplissement de son plan[6]. Cela
s'applique tout d'abord aux anges,
que l'Écriture présente comme des
acteurs particuliers de la providence.
« Messagers du Seigneur, bénissez-le,



invincibles porteurs de ses ordres,
attentifs au son de sa parole ! » (Ps
103 [102], 20)[7]. Et c'est également
vrai pour les êtres humains, à qui
Dieu a confié la domination du
monde matériel (cf. Gn 1, 28). Étant
libres, les anges et les hommes
peuvent aussi s'opposer à la volonté
de Dieu ou avoir un comportement
contraire à celle-ci. Cela signifie-t-il
que la providence ne s'accomplit
pas ? Comment expliquer alors la
présence du mal dans le monde ?

5. Le mal

Si Dieu crée, soutient et dirige tout
avec bonté, d'où vient le mal ? « À
cette question aussi pressante
qu’inévitable, aussi douloureuse que
mystérieuse, aucune réponse rapide
ne saura suffire. C’est l’ensemble de
la foi chrétienne qui constitue la
réponse à cette question [...]. Il n’y a
pas un trait du message chrétien qui



ne soit pour une part une réponse à la
question du mal » (Catéchisme, 309).

Il est donc nécessaire d'aborder la
question du mal dans un monde bon
créé par un Dieu bon. Thomas
d'Aquin soutient que la providence
divine n'exclut pas le mal dans les
choses. Dieu ne le cause pas, mais il
ne supprime pas non plus l'action
des causes secondes qui peuvent
échouer ; le défaut d'un effet de la
cause seconde lui est dû et n'est pas
imputable à la cause première[8].

Il est courant de parler de «
permission » divine du mal ; cela
signifie que le mal est soumis à la
providence. « Dieu tout puissant [...],
étant extrêmement bon, ne
permettrait en aucune façon que le
mal existe dans ses créatures s'il
n'était pas si bon et si puissant qu'il
puisse faire sortir le bien du mal lui-
même »[9]. L'Aquinate affirme que
Dieu préfère faire sortir le bien du



mal plutôt que de ne pas permettre
au mal d'exister du tout. Il appartient
à la bonté de Dieu de permettre les
maux et d'en tirer un plus grand
bien. Dieu est « le pourvoyeur
universel de tout être (universalis
provisor totius entis) »[10].

En accordant aux hommes une
participation à sa providence, Dieu
respecte leur liberté même lorsqu'ils
font le mal (cf. Catéchisme, 302, 307,
311). Il est surprenant que Dieu «
dans sa providence toute-puissante
[puisse] tirer un bien des
conséquences d’un mal
» (Catéchisme, 312). Toute l'histoire
peut être interprétée selon cette clé
de lecture, en lien avec les paroles de
saint Paul : « Ne te laisse pas vaincre
par le mal, mais sois vainqueur du
mal par le bien » (Rm 12,21)[11].

Si, souvent, le mal semble plus fort
que le bien, il est difficile de
déraciner la tendance naturelle de



l'homme à croire qu'en fin de compte
le bien doit triompher – et il
triomphe effectivement – car l'amour
est plus puissant. L'expérience du
mal met sous nos yeux la tension
entre la toute-puissance et la bonté
divine à l'œuvre dans l'histoire, qui
reçoit une réponse mystérieuse dans
l'événement de la Croix du Christ[12]

qui révèle la « manière d'être » de
Dieu.

La définition du mal comme
privation, et non comme partie
constitutive de l'univers, est
chrétienne. Soutenir que le mal
existe, mais qu'il n'a pas de
substance, c'est dépasser le dilemme
dans lequel succombent ceux qui
nient la réalité du mal au nom de la
bonté et de la puissance infinie de
Dieu, d'une part, et qui nient la bonté
et la puissance infinie de Dieu au
nom de la réalité du mal, d'autre
part. La vérité de la création, portée
à ses ultimes conséquences, implique



qu'il n'y a pas de privation sans un
être qui est privé de quelque chose,
c'est-à-dire qu'il n'y a pas de mal sans
un bien pour le définir. Le mal
absolu est impossible. Le bien est
plus fondamental et plus puissant
que le mal[13].

À la question « Si Dieu existe, d'où
vient le mal ? », Thomas d'Aquin
répond : « Puisqu'il y a du mal, Dieu
existe. Supprimez l'ordre du bien, le
mal n'existera plus puisqu'il est la
privation du bien. Or sans Dieu cet
ordre n’existerait pas »[14]. Le monde,
bien qu'imparfait, avec le mal en lui,
existe ; donc, Dieu existe. Le mal a
besoin d'un sujet dans lequel se
retrouver (il n'y aurait pas de cécité
sans quelqu'un qui soit privé de la
vue). Sans aucun paradoxe, le mal
prouve l'existence de Dieu, puisqu'il
nous fait découvrir que l'existence
d'un sujet contingent postule
l'existence de l'Absolu.



6. Providence et vie chrétienne

En lisant l'Écriture, nous constatons
qu'il y a des textes explicites sur la
providence, surtout dans les livres
sapientiaux, et aussi des textes
implicites de nature historico-
salvifique. Dans ces derniers, on peut
avoir l'impression que Dieu
intervient parfois et parfois non,
comme s'il y avait des vides, des
moments où il semble se cacher. Que
dire face à cela ? Y a-t-il une
contradiction dans la Bible ? En fait,
ce n'est pas le cas. La Providence est
constante, réelle et continue. Ce sont
les hommes qui ne savent pas
toujours considérer ce qui arrive
comme la providence de Dieu. Dieu
se manifeste à la fois dans ce qui
semble être le bien et en permettant
le mal et la souffrance. L'Ancien
Testament enseigne que nous devons
chercher et trouver les traces de Dieu
en toute chose, comme l'indique la
réponse de Job à sa femme après



qu'il a perdu ses enfants, ses biens et
sa santé : « Si nous accueillons le
bonheur comme venant de Dieu,
comment ne pas accueillir de même
le malheur ? » (Jb 2,10)[15].

L'ambivalence apparente de la
providence reçoit une réponse
définitive dans le Christ crucifié, «
puissance de Dieu et sagesse de Dieu
» (1 Co 1,24). « Si nous découvrons
par la foi cette puissance et cette
"sagesse", nous nous trouvons sur les
chemins salvateurs de la Providence
divine [...]. La Providence divine se
révèle ainsi comme la marche de
Dieu avec l'homme »[16] . Du mystère
de la passion et de la mort de Jésus,
qui est la plus grande injustice de
l'histoire, Dieu a tiré le plus grand
bien, la rédemption de l'humanité.

Cette considération a des
conséquences sur la spiritualité
chrétienne. C'est une libération pour
l'homme de savoir qu'il est gouverné



par un Dieu Père et Providence, et
non par un destin aveugle. Le
témoignage des saints (cf. 
Catéchisme, 313) encourage les
chrétiens à découvrir la nécessité de
comprendre que « quand les
hommes aiment Dieu, lui-même fait
tout contribuer à leur bien » (Rm
8,28)[17]. L'acceptation quotidienne de
la providence est un acte d'espérance
théologale qui n'exclut pas l'exercice
responsable de la liberté, qui fait
partie du plan de Dieu. Ainsi, la foi
en la providence conduit le chrétien
à une attitude de confiance filiale en
Dieu en toutes circonstances : avec
gratitude pour les bonnes choses
reçues, et avec la simplicité de
l’abandon face à ce qui peut sembler
mauvais, car Dieu fait sortir un plus
grand bien d’un mal.

Bibliographie de base



- Catéchisme de l'Église catholique,
302-324

- Compendium, 55-58

- Jean-Paul II, Catéchèse de Jean-Paul
II sur la Providence, 30 avril au 25
juin 1986.

-Jean-Paul II, Je crois en Dieu le Père.
Catéchèse sur le Credo (I).

[1] Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 104, a. 1, ad 4.

[2] Cf. Jean-Paul II, Discours à
l'audience générale, 14-05-1986.

[3] Jean Paul II, Discours à l'audience
générale, 28-05-1986.

[4] Cf. Thomas d'Aquin, Contra
Gentiles, lib. 3, ch. 95 ; ibid. ch. 148.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1A.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1A.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1A.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html


[5] « L’agir divin ne supprime pas
celui des causes secondes. Or les
effets de celles-ci sont soumis à la
providence divine puisque, on l'a dit,
Dieu établit par lui-même l'ordre des
singuliers. Les causes secondes sont
donc les exécutrices de la Providence
de Dieu » (Thomas d'Aquin, Contra
Gentiles, lib. 3, ch. 77).

[6] Jean-Paul II, Discours à l'audience
générale, 30.04.1986.

[7] "Ce dernier verset du Psaume 102
indique que les anges participent, à
leur manière, au gouvernement de
Dieu sur la création, « en tant que
"puissants exécutants de ses ordres"
selon le plan établi par la Providence
divine » (Id., Discours à l'audience
générale, 30-07-1986).

[8] Cf Thomas d’Aquin, Contra
Gentiles, liv. 3, ch.71.Thomas
présuppose la distinction
augustinienne entre le mal comme
faute et comme peine ; il parle ici de



faute puisqu'il interprète Is 45,6-7 («
Je suis le Seigneur, il n’en est pas
d’autre : je façonne la lumière et je
crée les ténèbres, je fais la paix et je
crée le malheur. C’est moi, le
Seigneur, qui fais tout cela »), comme
se référant à la peine ; cf. aussi id., 
Summa Theologiae, I, q. 49, a. 2.

[9] Augustin d'Hippone, Manuel de la
foi, de l'espérance et de la charité,
3,11.

[10] Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 22, a. 2, ad 2.

[11] Cf. Jean-Paul II, Memoria e
identidad, La Esfera de los Libros,
Madrid 2005, pp. 13-43.

[12] « À la question de savoir comment
concilier le mal et la souffrance dans
le monde avec la vérité de la
Providence divine, aucune réponse
définitive ne peut être donnée sans
se référer au Christ. En effet, d'une
part, le Christ - le Verbe incarné -



confirme [...] que Dieu est aux côtés
de l'homme dans sa souffrance ; en
effet, il prend sur lui la souffrance
multiforme de l'existence terrestre
de l'homme. Jésus révèle en même
temps que cette souffrance a une
valeur et un pouvoir rédempteur et
salvateur [...]. La vérité de la
Providence acquiert ainsi, par la
"puissance et la sagesse" de la croix
du Christ, sa signification
eschatologique définitive. La réponse
définitive à la question de la
présence du mal et de la souffrance
dans l'existence terrestre de l'homme
est offerte par la Révélation divine
dans la perspective de la
"prédestination dans le Christ", c'est-
à-dire dans la perspective de la
vocation de l'homme à la vie
éternelle » (id., Discours à l'audience
générale, 11-06-1986).

[13] On trouvera une réflexion
approfondie sur la question dans C.



Journet, El mal : estudio teológico,
Rialp, Madrid 1965.

[14] Thomas d'Aquin, Contra Gentiles,
lib. 3, ch. 71.

[15] Saint Grégoire le Grand
commente : « Les biens sont des dons
de Dieu, les temporels comme les
éternels. Les maux, cependant, sont
les malheurs actuels dont parle le
Seigneur, lorsqu'il dit par le
prophète : « Je suis le Seigneur, il
n’en est pas d’autre, je façonne la
lumière et je crée les ténèbres, je fais
la paix et je crée le malheur »" (Is
45,5,6,7) [...]. Je forme la lumière et je
crée les ténèbres, car à travers les
fléaux de la douleur qui créent
l'obscurité à l'extérieur, la lumière de
l'enseignement s'allume à l'intérieur.
Je fais la paix et je crée des maux, car
avec Dieu la paix nous est rendue,
mais, lorsque ce qui est créé bon
nous l'utilisons méchamment, ce qui
est bon en soi devient un déshonneur



pour nous. Par le péché, nous
entrons en conflit avec Dieu ; il est
donc juste que nous revenions à sa
paix à travers les malheurs. Ainsi,
quand une chose créée bonne
devient pour nous une cause de
douleur, nous sommes corrigés et
notre esprit retourne humblement à
la paix du Créateur » (Grégoire le
Grand, Livres moraux, 3,9,15).

[16] Jean Paul II, Discours à l'audience
générale, 11-06-1986.

[17] En continuité avec l'expérience de
tant de saints dans l'histoire de
l'Église, cette expression paulinienne
se trouvait fréquemment sur les
lèvres de saint Josémaria, qui vivait
et nous encourageait à vivre dans
l'acceptation joyeuse de la volonté de
Dieu (cf. Josémaria Escrivá, Sillon,
127 ; Chemin de Croix, IX, 4 ; Amis de
Dieu, 119).

Santiago Sanz



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/theme-5-la-
providence-de-dieu/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/theme-5-la-providence-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/theme-5-la-providence-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/theme-5-la-providence-de-dieu/

	Thème 5 : La Providence de Dieu

