
opusdei.org

Thème 35. La prière
dans la vie
chrétienne

Les contenus de la prière sont
variés. La prière de demande
relève de l'expérience religieuse
universelle. La reconnaissance
pour les biens reçus incite
l'esprit à se tourner vers Dieu.
C'est aussi une partie essentielle
de la prière que de reconnaître
et de proclamer la grandeur de
Dieu. Le Catéchisme distingue
entre la prière vocale, la
méditation et la prière
contemplative. Tous trois ont en
commun une caractéristique
fondamentale : le recueillement



du cœur. La prière n'est pas
optionnelle mais vitale.

12/11/2022

Qu'est-ce que la prière ?

En français, il existe deux mots pour
désigner la relation d'amour
consciente et familière entre
l'homme et Dieu : prière et oraison.
Le mot "prière" vient du verbe latin 
precor, qui signifie mendier, aller
vers quelqu'un (en situation de
fragilité) pour demander un
bénéfice. Le mot "oraison" vient du
substantif latin oratio, qui signifie
parole, discours, langage.

Les définitions qu’on donne de la
prière reflètent généralement ces
différences de nuance que nous
venons de rencontrer à propos de la
terminologie. Par exemple, saint Jean



Damascène la considère comme «
l'élévation de l'âme vers Dieu ou la
demande à Dieu de biens
convenables (De fide orthodoxa, III,
24 : PG 94, 1098D) ; tandis que pour
saint Jean Climaque, il s'agit plutôt
d'une « conversation familière et
d'une union de l'homme avec Dieu
» (Scala paradisi, grado 28 : PG 88,
1129). Pour sa part, sainte Thérèse de
l'Enfant-Jésus définit la prière
comme « un élan du cœur, un simple
regard lancé vers le ciel, un cri de
reconnaissance et d'amour, tant dans
l'épreuve que dans de la joie
» (manuscrit autobiographique C, 25
r).

Les contenus de la prière, comme
ceux de tout dialogue amoureux,
peuvent être nombreux et variés.
Toutefois, il convient d'en souligner
certains particulièrement
significatifs :

1) Demande



La référence à la prière de demande
est fréquente dans toute l'Écriture
Sainte, y compris sur les lèvres de
Jésus qui non seulement en fait usage
mais nous invite à demander en
soulignant la valeur et l'importance
d'une prière simple et confiante. La
tradition chrétienne a réitéré cette
invitation en la mettant en pratique
de multiples façons : demande de
pardon pour son propre salut et pour
celui des autres, pour l'Église et pour
l'apostolat, pour les besoins les plus
divers, etc.

En fait, la prière de demande fait
partie de l'expérience religieuse
universelle. La reconnaissance, bien
que parfois diffuse, de la réalité de
Dieu (ou plus généralement d'un être
supérieur), provoque la tendance à
se tourner vers Lui, en demandant sa
protection et son aide. La prière ne
s'épuise certes pas dans
l’imploration, mais la demande est
une manifestation décisive de la



prière dans la mesure où elle
reconnaît et exprime la condition
créée de l'être humain et sa
dépendance absolue à l'égard d'un
Dieu dont la foi nous fait pleinement
connaître l'amour (Cf. Catéchisme,
2629.2635).

2) Action de grâces

La reconnaissance des biens reçus et,
à travers eux, de la magnificence et
de la miséricorde divine, pousse
l'esprit à se tourner vers Dieu pour
proclamer ses bienfaits et L’en
remercier. L'attitude d'action de
grâces remplit l'Écriture Sainte et
l'histoire de la spiritualité du début à
la fin. Toutes deux montrent que,
lorsque cette attitude s'enracine dans
l'âme, elle donne lieu à un processus
qui conduit à reconnaître comme un
don divin la totalité de ce qui arrive,
non seulement les réalités que
l'expérience immédiate accrédite
comme gratifiantes, mais aussi celles



qui peuvent sembler négatives ou
adverses.

Conscient que les événements se
situent dans le plan d'amour de Dieu,
le croyant sait que tout concourt au
bien de ceux (chaque personne) qui
sont l'objet de l'amour de Dieu (cf.
Rm 8, 28). « Habitue-toi à élever ton
cœur vers Dieu en action de grâces,
et souvent dans la journée. — Parce
qu’il te donne ceci ou cela. — Parce
qu’on t’a humilié. — Parce que tu ne
possèdes pas ce dont tu as besoin, ou
parce que tu le possèdes. Parce que
sa Mère, qui est aussi ta Mère, il l’a
voulue si belle. — Parce qu’il a créé
le soleil et la lune, et cet animal et
cette plante. — Parce qu’il a donné à
celui-ci d’être éloquent et à toi de
bredouiller… Remercie-le de tout,
parce que tout est bon » (Chemin,
268).

3) Adoration et louange



C'est une partie essentielle de la
prière que de reconnaître et de
proclamer la grandeur de Dieu, la
plénitude de son être, l'infinitude de
sa bonté et de son amour. On peut
déboucher sur la louange par la
considération de la beauté et de la
grandeur de l'univers, comme il
arrive dans de nombreux textes
bibliques (cf. Ps 19 ; Si 42, 15-25 ; Dn
3, 32-90) et dans de nombreuses
prières de la tradition chrétienne ; ou
en voyant les grandes et
merveilleuses œuvres que Dieu
accomplit dans l'histoire du salut,
comme exprimé dans le 
Magnificat(Lc 1, 46-55) ou dans les
grands hymnes pauliniens (voir, par
exemple, Ep 1, 3-14) ; ou des petits
actes, même insignifiants, dans
lesquels se manifeste l'amour de
Dieu.

En tout cas, ce qui caractérise la
louange, c'est qu'à travers elle le
regard se dirige directement vers



Dieu lui-même – tel qu'il est en lui-
même –, dans sa perfection illimitée
et infinie. « La louange est la forme
de prière qui reconnaît le plus
immédiatement que Dieu est Dieu.
Elle Le chante pour lui-même, elle
Lui rend gloire au-delà de ce qu’Il
fait, parce qu’IL EST » (Catéchisme,
2639). Elle est donc intimement liée à
l'adoration, à la reconnaissance, non
seulement intellectuelle mais
existentielle, de la petitesse de toute
la création par rapport au Créateur
et, par conséquent, à l'humilité, à
l'acceptation de l'indignité
personnelle devant Celui qui nous
transcende à l'infini ; à
l'émerveillement que ce Dieu, auquel
les anges et l'univers entier rendent
hommage, ait daigné non seulement
fixer son regard sur l'homme, mais
habiter en l'homme, s'incarner.

L'adoration, la louange, la demande,
l'action de grâces résument les
dispositions de base qui informent



tout le dialogue entre l'homme et
Dieu. Quel que soit le contenu
spécifique de la prière, celui qui prie
le fait toujours, d'une manière ou
d'une autre, explicitement ou
implicitement, en adorant, louant,
suppliant, implorant ou rendant
grâce au Dieu qu'il révère, qu'il aime
et en qui il a confiance. En même
temps, il est important de répéter
que le contenu spécifique de la
prière peut être très varié. Parfois, la
prière sera utilisée pour considérer
des passages de l'Écriture, pour
approfondir la compréhension d'une
vérité chrétienne, pour revivre la vie
du Christ, pour ressentir la proximité
de Marie…. A d'autres moments, elle
partira de notre propre vie pour
partager avec Dieu les joies et les
soucis, les espoirs et les problèmes
rencontrés dans l’existence ; pour
trouver un soutien ou une
consolation ; pour examiner son
propre comportement devant Dieu et
arriver à des résolutions et des



décisions ; ou plus simplement pour
commenter les événements de la
journée avec Celui dont nous savons
qu’Il nous aime.

Rencontre entre le croyant et le Dieu
sur Lequel on s’appuie et par lequel
on se sait aimé, la prière peut porter
sur toutes les incidences qui
composent l'existence, et sur tous les
sentiments que le cœur peut
éprouver. « Tu m’as écrit : “ Prier,
c’est parler avec Dieu. Mais de quoi ?
” — De quoi ? De lui, de toi : joies,
tristesses, succès et défaites, nobles
ambitions, soucis quotidiens…,
faiblesses ! actions de grâces et
demandes, Amour et réparation. En
deux mots, le connaître et te
connaître : “ se fréquenter ! ”
» (Chemin, 91). Dans un cas comme
dans l'autre, la prière sera toujours
une rencontre intime et filiale entre
l'homme et Dieu ; elle favorisera le
sentiment de la proximité divine et



conduira à vivre chaque jour de sa
vie face à Lui.

Expressions ou formes de la prière

En ce qui concerne les modes ou les
formes dans lesquels l’oraison se
traduit, les auteurs en proposent
généralement diverses : oraison
vocale et oraison mentale ; prière
publique et prière privée ; oraison à
dominante intellectuelle ou réflexive
et oraison affective ; prière réglée et
prière spontanée, etc. En d'autres
occasions, les auteurs tentent
d'esquisser une gradation dans
l'intensité de la prière en distinguant
l’oraison mentale, l’oraison affective,
l’oraison de quiétude, la
contemplation, l’oraison unitive....

Le Catéchisme de l'Église Catholique
structure son exposé en distinguant «
trois expressions majeures de la vie
de prière : la prière vocale, la
méditation, l’oraison. Un trait
fondamental leur est commun : le



recueillement du cœur. Cette
vigilance à garder la Parole et à
demeurer en présence de Dieu fait de
ces trois expressions des temps forts
de la vie de prière » (Catéchisme,
2699). Une analyse du texte montre
d'ailleurs que le Catéchisme de
l'Église Catholique, en utilisant cette
terminologie, ne se réfère pas à trois
degrés de la vie de prière, mais plutôt
à deux voies, la prière vocale et la
méditation, toutes deux présentées
comme conduisant à ce sommet de la
vie de prière qu'est la contemplation.
Dans notre exposé, nous nous en
tiendrons à ce schéma.

1) L’oraison vocale

L'expression "oraison vocale" désigne
une phrase qui est exprimée
vocalement, c'est-à-dire au moyen de
mots articulés ou prononcés. Cette
première approximation, bien
qu’exacte, ne va pas au cœur du
problème. En effet, d'une part, tout



dialogue intérieur, même s'il peut
être décrit comme exclusivement ou
principalement mental, se réfère,
chez l'être humain, au langage ; et, à
l'occasion, au langage articulé à
haute voix, également dans l'intimité
de sa propre chambre. D'autre part,
il faut affirmer que la prière vocale
n'est pas seulement une question de
mots mais surtout de pensée et de
cœur. Il est donc plus juste de dire
que la prière vocale est celle qui est
faite à l'aide de formules préétablies,
longues ou courtes (oraisons
jaculatoires), soit tirées de la Sainte
Écriture (le Notre Père, l'Ave
Maria...), soit reçues de la tradition
spirituelle (le Veni Sancte Spiritus, le 
Salve regina, le Souvenez-vous ...).

Tout cela, comme il est évident, à la
condition que les expressions ou les
formules récitées vocalement soient
une vraie prière, c'est-à-dire qu'elles
répondent à l'exigence que la
personne qui les récite le fasse non



seulement avec sa bouche mais aussi
avec son esprit et son cœur. C'est
pourquoi saint Josémaria dit : «
Doucement. — Considère ce que tu
dis, qui le dit et à qui c’est dit. — Car
ce parler hâtif, qui ne laisse place à
aucune réflexion, n’est que concert
de casseroles. Et je te dirai, avec
sainte Thérèse d’Avila, que je
n’appelle pas cela prier, même si tu
remues abondamment les lèvres
» (Chemin, 85).

La prière vocale joue un rôle décisif
dans la pédagogie de la prière,
surtout au début de la relation avec
Dieu. En effet, en apprenant le signe
de la Croix et les prières vocales, les
enfants, et souvent aussi les adultes,
sont initiés à l'expérience concrète de
la foi et donc à la vie de prière.
Toutefois, le rôle et l'importance de
la prière vocale ne se limitent pas
aux débuts du dialogue avec Dieu
mais sont appelés à accompagner la



vie spirituelle tout au long de son
développement.

2) La méditation

Méditer signifie appliquer ses
pensées à la considération d'une
réalité ou d'une idée avec le désir de
la connaître et de la comprendre plus
profondément et plus parfaitement.
Chez un chrétien, la méditation –
souvent appelée aussi oraison
mentale – implique de diriger ses
pensées vers Dieu tel qu'Il s'est révélé
tout au long de l'histoire d'Israël et
définitivement et pleinement dans le
Christ. Et, avec la perspective de
Dieu, de regarder sa propre existence
pour l'évaluer et l'adapter au
mystère de vie, de communion et
d'amour que Dieu nous a fait
connaître.

La méditation peut se développer
spontanément pendant les moments
de silence qui accompagnent ou
suivent les célébrations liturgiques



ou après la lecture d'un texte
biblique ou d'un passage d'un auteur
spirituel. A d'autres moments, elle
peut prendre la forme de temps
spécifiquement réservés à cet effet.
En tout cas, il est évident que –
surtout au début, mais pas seulement
– elle implique un effort, un désir
d'approfondir la connaissance de
Dieu et de sa volonté, et un
engagement personnel effectif pour
l'amélioration de la vie chrétienne.
En ce sens, on peut dire que « la
méditation est surtout une recherche
» (Catéchisme, 2705), bien qu'il faille
ajouter qu'elle n'est pas une
recherche de quelque chose, mais de 
Quelqu'un. Le but de la méditation
chrétienne n'est pas seulement, et
pas principalement, de comprendre
quelque chose (en définitive de
comprendre la manière dont Dieu
procède et se manifeste), mais de Le
rencontrer et, l'ayant rencontré, de
s'identifier à Sa volonté et de s'unir à
Lui.



3) La prière contemplative

Le développement de l'expérience
chrétienne, et, en elle et avec elle, de
la prière, conduit à une
communication toujours plus
continue, plus personnelle et plus
intime entre le croyant et Dieu. C'est
dans ce contexte que s'inscrit la
prière que le Catéchisme décrit
comme contemplative, fruit d'une
croissance de l'expérience théologale
d'où découle un sens vif de la
proximité amoureuse de Dieu ; par
conséquent, le rapport avec Dieu
devient toujours plus direct, familier
et confiant, et même, au-delà des
mots et de la pensée réflexive, on en
vient à vivre de fait en communion
intime avec Lui.

« Qu'est-ce que l’oraison ? »,
demande le Catéchisme de l'Église
Catholique au début de la section
consacrée à la prière contemplative,
tout en y répondant immédiatement



en affirmant, avec des mots
empruntés à sainte Thérèse d’Avila,
qu'elle n'est rien d'autre « qu’un
commerce intime d’amitié où l’on
s’entretient souvent seul à seul avec
ce Dieu dont on se sait aimé » (Livre
de la vie, 8, 5). L'expression prière
contemplative, telle qu'elle est
utilisée dans le Catéchisme de l'Église
Catholique et dans de nombreux
autres écrits antérieurs et
postérieurs, se réfère donc à ce que
l'on peut décrire comme le sommet
de la contemplation, c'est-à-dire le
moment où, par l'action de la grâce,
l'esprit est conduit au seuil du divin,
transcendant toutes les autres
réalités. Mais aussi, et plus
largement, à une croissance vive et
sincère de la présence de Dieu et du
désir de communion profonde avec
Lui. Et cela est vrai aussi bien dans
les temps consacrés spécialement à
la prière que dans l'ensemble de la
vie. La prière est, en somme, appelée
à impliquer toute la personne



humaine – intelligence, volonté et
sentiments – en atteignant le centre
du cœur pour en changer les
dispositions, pour informer toute la
vie du chrétien, en faisant de lui un
autre Christ (cf. Gal 2,20).

Avec l'expression « contemplatifs au
milieu du monde », saint Josémaria
résumait l'un des traits essentiels de
l'esprit de l'Opus Dei, en affirmant
que le chrétien ordinaire, appelé à se
sanctifier au milieu du monde, peut
atteindre la plénitude de la
contemplation sans avoir besoin de
quitter sa condition séculière. Selon
saint Josémaria, le chrétien ordinaire
est appelé à être contemplatif
précisément dans et à travers sa vie
ordinaire, car la contemplation ne se
limite pas à quelques moments
précis de la journée (moments
expressément consacrés à la prière
personnelle et liturgique,
participation à la Sainte Messe, etc.),
mais peut embrasser toute la



journée, jusqu'à devenir une prière
continue, où l'âme « se sent et se sait
aussi sous le regard aimant de Dieu,
à tout instant » (Amis de Dieu, 307).
C'est pourquoi il affirme : «
J’aimerais que (...) nous nous
persuadions une fois pour toutes de
la nécessité de nous préparer à être
des âmes contemplatives, en pleine
rue, au milieu de notre travail,
d’entretenir avec Dieu une
conversation qui ne doit pas fléchir
tout au long de la journée. C’est là le
seul chemin si nous prétendons
marcher loyalement sur les pas du
Maître » (Amis de Dieu, 238).

Conditions et caractéristiques de la
prière

La prière, comme tout acte
pleinement personnel, requiert
attention et intention, conscience de
la présence de Dieu et dialogue
efficace et sincère avec Lui. La
condition pour que tout cela soit



possible est le recueillement. Le mot
recueillement désigne l'action par
laquelle la volonté, en vertu de sa
capacité à dominer toutes les forces
qui composent la nature humaine,
cherche à modérer la tendance à la
dispersion, favorisant ainsi le calme
intérieur et la sérénité. Cette attitude
est essentielle dans les moments
consacrés spécialement à la prière,
en interrompant les autres tâches et
en essayant d'éviter les distractions.
Mais elle ne doit pas se limiter à ces
moments-là : elle doit s'étendre au
recueillement habituel, qui s'identifie
à une foi et à un amour qui,
remplissant le cœur, conduisent à
essayer de vivre toutes ses actions en
référence à Dieu, de manière
expresse ou implicite.

Une autre condition de la prière est
la confiance. Sans une confiance
totale en Dieu et en son amour, il n'y
aura pas de prière, du moins pas de
prière sincère capable de surmonter



les épreuves et les difficultés. Il ne
s'agit pas seulement de la confiance
dans la réponse à une demande
particulière, mais de l'assurance que
l'on a en Celui dont nous savons qu'Il
nous aime et nous comprend, et
auquel on peut donc ouvrir son cœur
sans réserve (Cf. Catéchisme,
2734-2741).

Parfois, la prière est un dialogue qui
jaillit facilement, même avec joie et
consolation, des profondeurs de
l'âme ; mais à d'autres moments –
peut-être plus souvent – elle peut
demander de la détermination et de
l'effort ; le découragement peut alors
s’insinuer et conduire à penser que
le temps passé à la relation avec Dieu
n'a pas de sens (Cf. Catéchisme, n.
2728). Dans ces moments-là apparaît
clairement l'importance d'une autre
qualité de la prière : la persévérance.
La raison d'être de la prière n'est pas
l'obtention de bénéfices, ni la
recherche de satisfactions, de plaisirs



ou de consolations, mais la
communion avec Dieu ; d'où la
nécessité et la valeur de la
persévérance dans la prière qui est
toujours, avec allant et joie ou sans
eux, une rencontre vivante avec Dieu
(Cf. Catéchisme, 2742-2745,
2746-2751).

Une caractéristique spécifique et
fondamentale de la prière chrétienne
est son caractère trinitaire. C'est le
fruit de l'action de l'Esprit Saint qui,
infusant et stimulant la foi,
l'espérance et l'amour, conduit à
grandir en présence de Dieu, jusqu'à
se savoir à la fois sur la terre où l'on
vit et travaille, et au ciel présent par
la grâce dans son propre cœur. Le
chrétien qui vit de la foi sait qu'il est
invité à entrer en relation avec les
anges et les saints, avec Sainte Marie
et, de façon particulière, avec le
Christ, le Fils de Dieu incarné dans
l'humanité duquel il perçoit la
divinité de sa personne. Et, en



suivant ce chemin, à reconnaître la
réalité de Dieu le Père et son amour
infini, et à entrer toujours plus
profondément dans une relation de
confiance avec Lui.

La prière chrétienne est donc
éminemment une prière filiale. La
prière d'un enfant qui, à tout
moment – dans la joie et dans la
tristesse, dans le travail et dans le
repos – se tourne avec simplicité et
sincérité vers son Père pour remettre
entre ses mains les inquiétudes et les
sentiments qu'il éprouve dans son
propre cœur, avec la certitude de
trouver en Lui compréhension et
accueil. Et plus encore : un amour
dans lequel tout trouve un sens.

La nécessité de la prière
chrétienne

À la lumière de ce que nous avons
vu, il est clair que la prière n'est pas
quelque chose de facultatif pour la
vie spirituelle, mais une nécessité



vitale, comme l'affirme le Catéchisme
de l'Église Catholique (no 2744) :

« Prier est une nécessité vitale : (…) si
nous ne nous laissons pas mener par
l’Esprit, nous retombons sous
l’esclavage du péché (cf. Ga 5, 16-25).
Comment l’Esprit Saint peut-il être
"notre Vie" si notre cœur est loin de
lui ? Rien ne vaut la prière ; elle rend
possible ce qui est impossible, facile ce
qui est difficile. Il est impossible que
l’homme qui prie puisse pécher (Saint
Jean Chrysostome, Sermons d'Anne, 4,
5 : PG 54, 666). Qui prie, se sauve
certainement ; qui ne prie pas se
damne certainement (S. Alphonse de
Liguori, Del gran mezzo della
preghiera) ».

C'est pourquoi leCatéchisme de
l'Église catholique utilise l'expression
« appel universel à la prière » dans le
sous-titre du premier chapitre de la
quatrième partie du Catéchisme(la
partie consacrée à la prière) : La



révélation de la prière. L'appel
universel à la prière. Bien que cette
expression ne soit pas jusqu’à
présent fréquente, elle est
étroitement liée à une autre plus
familière : « Appel universel à la
sainteté dans l'Église », titre du
cinquième chapitre de la
Constitution dogmatiqueLumen
Gentium du Concile Vatican II. Il
semble donc que le Catéchisme de
l'Église Catholique, en rappelant les
enseignements du dernier Concile
œcuménique, ait voulu ainsi
souligner la nécessité de la prière
pour atteindre la sainteté chrétienne.

C'est précisément pour cette raison
que les saints ont toujours insisté sur
la nécessité de la prière pour avoir
une vie spirituelle et progresser dans
cette vie. Par exemple, Sainte
Thérèse d’Avila a écrit : « Il y a peu
de temps, un grand savant m'a dit
que les âmes sans prière sont comme
un corps infirme ou un corps



estropié, qui, bien qu'il ait des pieds
et des mains, ne peut les contrôler
»[1]. Et saint François de Sales
prêchait lors d’un sermon : « Il n'y a
que les bêtes qui ne prient pas, donc
ceux qui ne prient pas sont comme
elles »[2]. Pour sa part, saint
Josémaria Escrivá disait : « Un saint
qui ne prierait pas ? … — Je ne crois
pas à cette sainteté-là » (Chemin, 107).

Bibliographie de base

– Catéchisme de l'Église Catholique, n°
2558-2758

Lectures recommandées

– Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Méditation chrétienne. Lettre
"Orationis Formas". Introduction et
commentaire, 15 octobre 1989

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8U.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_fr.html


– Catéchèse du pape Benoît XVI sur la
prière, audiences (mai 2011 à octobre
2012).

– Catéchèse du pape François sur la
prière, audiences (mai 2020 à juin
2021).

– Saint Josémaria, Quand le Christ
passe: homélie L'Eucharistie, mystère
de foi et d'amour, n° 83-94

- Idem, Le Grand Inconnu, n° 127-138

- Idem, Vers Jésus par Marie, n°
139-149

-Idem, Vie de prière, n° 238-257

[1] SainteThérèse de Jésus, Le château
intérieur. Premières demeures, 1, 6.
Edition espagnole dans Obras
completas, « B. A. C., 212”, Madrid
1986, p. 474

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-13.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-13.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-15.htm


[2] Saint François de Sales, Œuvres de
Saint François de Sales, Évêque et
Prince de Genève et Docteur de
l'Église. Édition complète, Annecy
1892-1964, vol. 9, p. 62.

José Luis Illanes / Manuel Belda

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/theme-35-la-
priere-dans-la-vie-chretienne/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/theme-35-la-priere-dans-la-vie-chretienne/
https://opusdei.org/fr/article/theme-35-la-priere-dans-la-vie-chretienne/
https://opusdei.org/fr/article/theme-35-la-priere-dans-la-vie-chretienne/

	Thème 35. La prière dans la vie chrétienne

