
opusdei.org

Thème 3 : Le
développement de la
Révélation

Dieu s'est révélé petit à petit à
l'homme, et sa révélation a
culminé dans l’Incarnation. Le
Christ a établi l'Église qui garde
sa mémoire vivante et le
présente comme celui qui,
ayant vécu dans ce monde, est
ressuscité et reste parmi nous
pour toujours. Elle accomplit
cette mission en gardant la
parole de Dieu contenue dans
les Saintes Écritures, en
transmettant la Tradition et en
enseignant, éclairée par l'Esprit
Saint, comment vivre en



chrétiens à chaque époque
(Magistère).

03/10/2022

1. Le développement de la
Révélation : d'Abraham à Jésus-
Christ

La Révélation commence par la
création même de l'homme.
L'Écriture nous dit qu'Adam et Ève,
nos premiers parents, avaient déjà
une relation et un dialogue avec
Dieu. Ils jouissaient d’une certaine
familiarité avec Lui comme on peut
le voir dans les premières scènes du
livre de la Genèse. C'est logique si
l’on considère qu'ils ont été créés
pour vivre en communion avec Dieu.
Cette familiarité est perdue avec le
péché ; dès lors il sera bien difficile
pour l'homme de découvrir Dieu
dans sa vie personnelle et dans son



environnement social. Néanmoins,
Dieu avait déjà promis aux premiers
parents que le péché serait un jour
vaincu par « la descendance de la
femme » (Gn 3,15) : Il annonçait ainsi
l'œuvre rédemptrice du Christ qui a
été préparée par l'histoire du salut la
précédant.

Dans ces récits des origines la Bible
ne prétend pas raconter en détail les
événements historiques mais fournir
des enseignements essentiels sur
l'homme et sa relation fondamentale
avec Dieu, exprimés par des images
et des récits sur la valeur historique
desquels il est difficile de porter un
jugement définitif. Pour cette raison,
il n'est pas surprenant que la Bible
elle-même n'ait aucune difficulté à
juxtaposer des récits différents, dans
les détails, des mêmes événements
(par exemple, le livre de la Genèse
présente deux récits distincts de la
création de l'homme et de la femme).
De cette manière, nous pouvons tirer



de nombreux enseignements des
différents récits bibliques des
origines sans avoir à penser que tous
les événements relatés se sont
déroulés exactement de cette
manière.

Le livre de la Genèse nous apprend
également qu'après ce premier péché
le monde a connu une grande foule
de désordres et d'injustices que Dieu
a considéré avec dédain. Cela a
donné lieu à l'histoire du déluge dans
laquelle l'Écriture voit la punition de
Dieu pour les nombreux péchés de
l'humanité. Après le déluge,
cependant, Dieu a renoué son amitié
avec Noé et sa famille – qui ont été
sauvés du déluge parce qu'ils
s'étaient comportés de manière juste
– et, à travers eux, avec toute la
création. Il a renouvelé avec Noé la
relation qu'Il avait voulu avoir avec
Adam, Eve et leurs descendants. Dieu
savait que, même si le cœur de
l'homme était enclin au péché, la



création en valait la peine, elle était
bonne. Et Il a demandé aux hommes
de croître et de se multiplier tout
comme Il l'avait demandé à Adam.
Avec l'histoire de Noé Dieu a offert à
la créature humaine une nouvelle
possibilité de vivre en amitié avec
Lui.

Cependant, le véritable point de
départ de l'histoire du salut est
apparu des siècles plus tard avec
l'alliance que Dieu a conclue avec
Abraham. Ici, nous trouvons déjà un
choix de la part de Dieu. Abraham a
reconnu Dieu comme son unique
Seigneur, Lui a obéi avec une grande
foi, et Dieu a destiné Abraham à être
« le père d'une multitude de nations »
(Gn 17,5). C'est ainsi que Dieu a
commencé la tâche de rassembler
sous une seule tête l'humanité
dispersée par le péché. Deux
générations plus tard, Dieu fit
changer de nom à Jacob : Il l'appela
Israël et ses douze fils devinrent les



fondements du peuple d'Israël : les
douze tribus d'Israël.

Quelques siècles plus tard, à l'époque
de Moïse, cette histoire de Dieu avec
les hommes prend une dimension
plus visible et plus engagée. Le Dieu
d'Abraham et des patriarches fait
d'Israël son peuple et le libère de
l'esclavage des Égyptiens. Dieu fait
une alliance avec Moïse et place le
peuple sous sa protection et ses lois,
et le peuple accepte solennellement
cette alliance et s'engage à servir le
Seigneur et à Lui rendre culte. Avec
la traversée de la Mer Rouge et la
marche à travers le désert du Sinaï,
avec l'arrivée en Terre promise et la
construction du royaume de David,
Israël fait l'expérience, encore et
encore, que Dieu est avec lui, car
Israël est son peuple qu'Il a Lui-
même formé parmi tous les autres et
qui Lui appartient « comme un
royaume de prêtres et une nation
sainte » (Ex 19,6).



Au cours des siècles suivants, Dieu
n'a pas laissé cette alliance s'affaiblir
mais, par l'intermédiaire des
prophètes, a guidé son peuple vers
l'espoir d'un salut ultime et définitif.
Lorsque le peuple s’égarait et oubliait
son engagement envers l'alliance,
Dieu se suscitait des serviteurs ayant
la tâche de ramener le peuple à
l'obéissance et à la justice. Les
prophètes ont encouragé et conforté
le peuple dans l'espérance, mais ils
l'ont également averti du danger
d'une fausse confiance dans son
statut d'élu, car cette élection, si on
n’y répondait pas, pouvait se
transformer en jugement, en
punition de Dieu pour le péché. Deux
événements en particulier ont le
caractère d'un châtiment : la chute
du Royaume du Nord (dix des douze
tribus d'Israël) en 722 avant J.-C., et
l'exil du Royaume du Sud (les deux
autres tribus qui s'étaient séparées
des siècles plus tôt) ainsi que la
destruction de sa capitale, Jérusalem,



en 587 avant J.-C. Israël perd alors
son autonomie en tant que peuple. Il
vit en exil, dans une terre occupée.
Le Seigneur le punit mais cependant
Il ne l’abandonne pas. Le livre d'Isaïe
nous parle du retour du peuple de
l'exil babylonien sur sa terre, de la
refondation du peuple ; une
refondation qui n'a été que partielle,
car beaucoup sont restés dispersés.

Tout au long du parcours de Dieu
avec Israël, le peuple a appris à
connaître Dieu, a connu sa fidélité et
a gardé l'espoir qu'Il accomplirait ses
promesses d'un salut ultime et
définitif à travers un roi, un
descendant de David qui, à la fin des
temps, constituerait une nouvelle
alliance. Une alliance qui ne serait
pas écrite sur des tables de pierre,
comme l'ancienne : Dieu Lui-même
allait l’écrire dans le cœur des fidèles
par la présence et l'action de l'Esprit
Saint. Le jour viendrait où tous les
peuples se rassembleraient, attirés



par le rayonnement de la nouvelle
Jérusalem, et reconnaîtraient le Dieu
d'Israël. Ce serait le jour de la paix
perpétuelle, et du monde uni sous un
seul Dieu.

À travers tout ce processus avec ses
différentes étapes, Dieu a préparé
son peuple pour la Révélation
définitive en Jésus-Christ. Il est
l'accomplissement des promesses de
l'Ancien Testament et avec lui vient
le renouveau annoncé de la fin des
temps. Pendant sa vie sur terre, Jésus
a communiqué aux hommes des
dimensions nouvelles et
insoupçonnées de Dieu. Il se référait
toujours au Dieu de l'Ancien
Testament, des Patriarches, des
prophètes et des rois, et sa
prédication portait l'empreinte du
langage et des idées que le peuple
d'Israël partageait depuis des siècles.
Cependant sa prédication sur Dieu,
tout en trouvant un parallélisme
avec les textes de l'AT et la pensée



juive de son temps, avait un accent
complètement nouveau et était donc
incomparable et unique. Jésus a
proclamé que le Royaume de Dieu
attendu dans l'Ancien Testament était
déjà à portée de main, qu'il était
même présent dans ses paroles, dans
ses œuvres et dans sa Personne
même.

2. La constitution de l'Église

« Le Seigneur Jésus, après avoir
longuement prié son Père, appela à
lui ceux qu’il voulut et en institua
douze pour en faire ses compagnons
et les envoyer prêcher le Royaume de
Dieu » (Lumen gentium, 19). Jésus
souhaitait que, lorsque sa mission
dans le monde serait terminée, ces
disciples puissent la poursuivre en
évangélisant toutes les nations. À
cette fin, il a institué le groupe des
apôtres et a fait de Pierre leur chef.
Lors de la Dernière Cène, il les a
initiés aux mystères de son corps et



de son sang, donnés en sacrifice, et
leur a demandé de les rendre
présents à l'avenir. Il en a fait des
témoins de sa Résurrection et leur a
envoyé l'Esprit Saint pour les fortifier
dans leur mission. L'Église était ainsi
pleinement constituée comme le lieu
où les hommes de tous les âges
pourraient rencontrer le Christ et le
suivre sur le chemin qui mène à la
vie éternelle.

L'Église garde toujours vivante la
mémoire du Christ et le présente,
non pas comme un être du passé,
mais comme celui qui, ayant vécu en
ce monde à un certain moment, est
ressuscité et reste parmi nous pour
toujours.

3. Écriture Sainte, Tradition et
Magistère

a) L'Écriture Sainte

Au fil des siècles, le peuple d'Israël,
sous l'inspiration divine, a mis par



écrit le témoignage de la Révélation
de Dieu faite aux patriarches, aux
prophètes et aux personnes justes et
droites. L'Église accepte et vénère ces
Écritures qui étaient la préparation
voulue par Dieu pour la grande
Révélation de Jésus-Christ. En outre,
les Apôtres et les premiers disciples
de Jésus ont également consigné par
écrit la vie et l'œuvre du Christ dont
ils ont été les témoins du parcours
terrestre, en particulier le mystère
pascal de sa mort et de sa
résurrection. Ils ont ainsi donné
naissance aux livres du Nouveau
Testament qui complètent et
achèvent ceux de l'Ancien Testament.
Ce qui, dans l'Ancien Testament, était
préparé et proclamé par des
symboles et des figures, le Nouveau
Testament en témoigne en déployant
la vérité contenue dans les
événements de l'histoire de Jésus.

Les livres sacrés ne sont pas fondés
seulement sur la mémoire ou le



témoignage humain de ce que Dieu a
accompli en Israël et, surtout, de ce
qu'Il a opéré par le Christ : ils ont un
fondement plus profond car leur
origine ultime est dans l'action du
Saint-Esprit qui a éclairé les écrivains
humains et les a soutenus de son
inspiration et de ses lumières. Pour
cette raison, l'Église considère
l'Écriture Sainte non pas d'abord
comme une parole humaine de
grande valeur, mais comme la
véritable Parole de Dieu, et elle
révère les Écritures comme saintes et
sacrées. Cela ne signifie pas pour
autant que Dieu ait « dicté » le texte
aux auteurs des livres ; ce que cela
signifie, c'est qu'Il s'est servi
d'hommes qui, avec leurs propres
facultés et moyens, ont laissé Dieu
agir en eux et par eux, et ont ainsi
mit « par écrit, en vrais auteurs, tout
ce qui était conforme à son désir, et
cela seulement » (Catéchisme,106).



En ce sens les limites culturelles,
philosophiques et théologiques des
auteurs qui ont écrit à différentes
époques et dans différentes cultures,
sont également présentes dans les
livres sacrés. Mais ce n'est pas
vraiment un problème pour avoir foi
dans la vérité qu'ils transmettent, car
cette vérité est d'ordre religieux, c'est-
à-dire qu'elle ne se réfère pas à une
vision scientifique du monde, ni à
une chronique exacte et précise de
l'histoire humaine, ni à une sagesse
énigmatique ; elle se réfère plutôt au
sens ultime de la vie des hommes,
appelés à la communion avec Dieu
en tant que ses enfants en Jésus-
Christ, ce qui peut être exprimé de
nombreuses manières : à travers
différents genres littéraires, à travers
des métaphores et des symboles, à
travers des histoires pour instruire à
la vertu et à travers des histoires qui
se sont réellement produites. La
présence de l'Esprit Saint dans la
genèse des livres sacrés nous assure



qu'ils « enseignent fermement,
fidèlement et sans erreur, la vérité
que Dieu a voulu déposer » en eux
pour notre salut (cf. Dei Verbum, 11).

b) La Tradition Apostolique et la «
Tradition ».

Avant de mettre par écrit le
témoignage de la vie et de l'œuvre du
Christ, les apôtres et les premiers
disciples de Jésus ont prêché ce qu'ils
avaient vu et contemplé pendant
qu'ils étaient avec lui. Ils ont
parcouru le monde en transmettant
oralement aux communautés qu'ils
fondaient ce qu'ils avaient vécu avec
le Christ, ils ont prêché le message
chrétien du salut et l'ont mis en
pratique par la liturgie et les
sacrements ; ils ont ensuite consigné
tout cela dans les écrits du Nouveau
Testament. Il y a donc une
transmission orale de la vie et de la
doctrine de Jésus qui précède la
transmission écrite pour y être



ensuite recueillie. Cette transmission
orale comprend de nombreux
aspects que les apôtres ont appris de
Jésus et est appelée « Tradition
Apostolique ». Selon les termes du 
Compendium du Catéchisme : « La
Tradition Apostolique est la
transmission du message du Christ,
qui s’accomplit, depuis les origines
du christianisme, par la prédication,
le témoignage, les institutions, le
culte, les écrits inspirés » (no 12).

Au cours des âges, l'Église transmet
la Tradition Apostolique de deux
manières : oralement, lorsqu'elle
prêche et met en pratique ce qu'elle a
appris du Christ et ce que les Apôtres
ont enseigné, et par écrit, lorsqu'elle
transmet la Sainte Écriture aux
nouvelles générations de chrétiens
(cf. Catéchisme, 76). Le premier mode
(tradition orale) est simplement
appelé « Tradition ».



La Tradition vient du témoignage des
Apôtres sur la vie et les
enseignements de Jésus ; sa source
est donc la même que celle des écrits
du Nouveau Testament. Mais les
deux (Tradition et Écriture) ont des
fonctions quelque peu différentes car
la première, orale et pratique, est
plus riche et plus souple que la
seconde et garantit aussi, en un
certain sens, l'authenticité de cette
dernière ; l'Écriture, par contre, étant
consignée par écrit, expose de
manière fixe et immuable ce que
Jésus a prêché et vécu, le formule et
le détermine, et empêche que les
enseignements ne soient déformés
dans le temps et soumis à l'arbitraire
des changements de culture et de
mentalité. « Verba volant, scripta
manent », disait à juste titre
l'empereur romain Titus s'adressant
au Sénat romain.

De cette façon l'Écriture et la
Tradition s'éclairent mutuellement :



par exemple, l'Église connaît par la
Tradition les livres qui sont inspirés
et qui, pour cette raison, font partie
du canon des livres de l'Écriture. Les
livres qui composent la Bible
chrétienne sont toujours les mêmes,
ceux que la Tradition a indiqués
comme inspirés ; il y avait d'autres
écrits de la même époque qui
faisaient également référence à
Jésus, mais ils n'ont jamais été
considérés comme inspirés (les écrits
apocryphes). Et, inversement,
l'Écriture aide à distinguer et à
renforcer ce qui appartient ou non à
la Tradition. Par exemple, dans le
Nouveau Testament, on voit Jésus
jeûner quarante jours dans le désert.
Ainsi l'aspect concret de la Tradition
du jeûne pendant le temps du
Carême trouve un appui et une
confirmation dans l'Écriture.

c) Le Magistère de l'Église



Le temps qui passe apporte avec lui
le progrès matériel et des
changements de culture et de
mentalité. De nouvelles perspectives
s'ouvrent et de nouvelles questions
sont posées qui ont un impact sur le
mode de vie chrétien. La moralité de
questions telles que celle du
développement écologique durable
ou du droit à avoir un emploi n'était
pas discutée dans l'Antiquité : ces
questions, qui ont un impact sur la
manière de vivre la vie chrétienne,
n'étaient pas soulevées. C'est
pourquoi le Seigneur, en établissant
dans son Église la distinction entre
pasteurs et fidèles, a donné aux
premiers une grâce (un charisme) de
discernement sur ce qui convient à la
vie chrétienne des individus et des
communautés, et sur ce qui, en
revanche, leur est préjudiciable et
destructeur. La tâche
d'enseignement, soutenue par ce
charisme, est appelée « Magistère ».
La fonction du Magistère est une



fonction de service. Il n'est pas au-
dessus de l'Écriture Sainte ou de la
Tradition, mais il est au service des
deux, les interprétant correctement
et exposant fidèlement leur contenu.

L'interprétation authentique de la
Révélation « appartient au seul
Magistère vivant de l’Église, c’est-à-
dire au Successeur de Pierre,
l’Évêque de Rome, et aux Évêques en
communion avec lui » (Compendium,
16). Ils sont capables d'exercer cette
fonction parce que, par l'ordination
épiscopale, ils reçoivent une aide
spéciale de l'Esprit Saint (charisme
de vérité) qui leur facilite la
compréhension du contenu de la
Révélation dans l'exercice de leur
ministère. Bien que des évêques
individuels puissent se tromper,
l'Église dans son ensemble (l'unité du
Pontife romain, des évêques en
union avec lui et des fidèles
chrétiens) ne peut pas se tromper en
matière de Révélation. En particulier,



le Pontife Romain ne peut pas non
plus se tromper lorsqu'il enseigne
publiquement et solennellement (ex
cathedra) qu'une certaine doctrine
doit être considérée comme
définitive parce qu'elle appartient à
la Révélation divine. Il en va de
même dans le cas des conciles
œcuméniques : les pasteurs réunis
en concile et en union avec le Saint-
Père ne se trompent pas lorsqu'ils
indiquent qu'une chose doit être crue
parce qu'elle appartient à la foi de
l'Église. Dans ces cas et dans d'autres,
l'Église ne se trompe pas car l'Esprit
Saint l'aide à enseigner la doctrine
du Christ dans la vérité.

4. Comment interpréter la Bible

On peut dire que la Bible contient en
elle la vie et l'histoire du monde et de
l'humanité. L'ensemble de ses livres
est vaste et, comme la vie elle-même,
contient une multiplicité d'aspects. Il
peut parfois sembler que la Bible se



contredit ou qu'elle préconise des
attitudes qui ne peuvent être vraies
parce qu'elles ne sont pas justes. Les
sujets de controverse incluent la
violence, l'esclavage, le rôle des
femmes, la vengeance, etc. Il est donc
important d'apprendre à
comprendre ce que l'Écriture veut
enseigner dans chaque thème ou
unité textuelle.

Le Concile Vatican II a consacré un
document à la Révélation divine : la
Constitution dogmatique Dei Verbum.
Le chapitre III traite des principes et
des critères à prendre en compte
pour interpréter correctement la
Bible. Examinons-les :

a) Le Concile rappelle, tout d'abord,
que Dieu est l'Auteur de la Sainte
Écriture ; mais, comme nous l'avons
dit, Il y parle à l'homme à travers des
hommes et de manière humaine. Par
conséquent, une interprétation
correcte de l'Écriture Sainte exige



une enquête minutieuse sur ce que
les auteurs humains ont réellement
voulu affirmer et sur ce que Dieu a
voulu manifester à partir des paroles
humaines.

b) En second lieu, étant donné qu'il
s'agit d'un livre inspiré par Dieu,
l'Écriture doit être interprétée « à la
lumière du même Esprit que celui
qui la fit rédiger » (Dei Verbum, 12).
En d'autres termes, une ouverture
personnelle à Dieu et une demande
d'aide sont nécessaires de la part de
l'interprète pour comprendre
correctement l'Écriture. Sans cette
ouverture, il est facile pour les
préjugés ou les idées et intérêts
personnels de dominer
l'interprétation.

c) Troisièmement, il faut accorder
une grande attention au contenu et à
l'unité de l'ensemble de l'Écriture : ce
n'est que comprise dans son unité
qu'elle est l'Écriture. Ce principe est



également important car tout ce que
l'Écriture indique n'a pas la même
valeur ou la même force ; tout
n'exprime pas la parole de Dieu de la
même manière. Il existe dans les
Écritures une hiérarchie de vérités et
de concepts. La connaître permet
d'interpréter des passages qui
peuvent surprendre le lecteur dans
leur véritable dimension et portée. Il
faut toujours garder à l'esprit que le
Christ est le centre et le cœur des
Écritures.

d) Quatrièmement, l'Écriture doit
être interprétée dans le contexte de
la Tradition vivante de l'Église car
elle n'est que l'expression écrite de
cette même Révélation dont la
Tradition est l'expression orale.
Outre la Tradition, il faut aussi tenir
compte de l'ensemble de la foi de
l'Église qui s'exprime dans son
Magistère, dans l'harmonie de ses
vérités, dans l'unité de sa doctrine.
Par exemple, si l'interprétation d'un



certain passage biblique contredit
une vérité de foi précise, cette
interprétation ne peut guère être
vraie.

Bibliographie

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

74-141

- Concile Vatican II, Const. Dei
Verbum.

- Benoît XVI, Exhortation apostolique 
Verbum Domini, 2010 (Première
partie : Verbum Dei).

- Jutta Burggraf, Théologie
fondamentale, Le Laurier, Paris 2004,
chaps. IV et VI.

- Pape François, lettre Aperuit illis
(2019) sur le dimanche de la Parole
de Dieu.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__PK.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://editions-lelaurier.com/fr/theologie/316-theologie-fondamentale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20190930_aperuit-illis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20190930_aperuit-illis.html


Antonio Ducay

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/theme-3-le-
developpement-de-la-revelation/

(12/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/theme-3-le-developpement-de-la-revelation/
https://opusdei.org/fr/article/theme-3-le-developpement-de-la-revelation/
https://opusdei.org/fr/article/theme-3-le-developpement-de-la-revelation/

	Thème 3 : Le développement de la Révélation

