
opusdei.org

Thème 28. Premier
et deuxième
commandements

Le premier commandement du
Décalogue revêt une
importance existentielle : il est
le seul fondement possible
d'une vie humaine réussie. La
raison la plus élevée de la
dignité humaine réside dans la
vocation de l'homme à la
communion avec Dieu. L'amour
pour Dieu doit inclure l'amour
pour ceux que Dieu aime. Le
deuxième commandement
interdit toute utilisation
inappropriée du nom de Dieu et
en particulier le blasphème.



12/11/2022

Le premier commandement

« Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de
tout ton cœur, de toute ton âme et de
toute ta force » (Dt 6,5). Ces paroles
du Deutéronome appellent l'homme
à croire en Dieu, à espérer en Lui et à
L'aimer par-dessus toutes choses (Cf. 
Catéchisme, 2134).

Bien que nous l'exprimions
habituellement de manière
synthétique par la formule "tu
aimeras Dieu par-dessus tout", en
réalité, « le premier des préceptes
embrasse la foi, l'espérance et la
charité » (Catéchisme, 2086), car si la
charité nous permet d'aimer à la
manière divine, il ne nous est pas
possible d'être portés à l'amour que
Dieu mérite sans Le connaître
vraiment, à la lumière de la foi, et



sans Le reconnaître comme le bien
total auquel nous aspirons et que
nous sommes confiants d’atteindre
par l'espérance.

Jésus lui-même a confirmé : « Voici le
premier [commandement] : Écoute,
Israël : le Seigneur notre Dieu est
l’unique Seigneur. Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur,
de toute ton âme, de tout ton esprit et
de toute ta force » (Mc 12,28-30). Il est
essentiel pour la vie de chaque
personne que ce commandement
prenne véritablement sa place : il est
le premier, non seulement dans
l'ordre du Décalogue que nous avons
appris, mais en importance
existentielle, car il est le seul
fondement possible pour façonner
une vie humaine réussie.

Signification du premier
commandement

Notre liberté nous permet de nous
fixer une grande variété d'objectifs et



de les atteindre en faisant des choix.
Beaucoup de ces fins sont
recherchées comme des moyens
d'atteindre d'autres fins. Mais il y en
a toujours une – que nous pouvons
appeler fin ultime – que nous ne
voulons pas pour une autre fin, mais
pour elle-même. C'est ce que la
personne considère comme son bien
le plus élevé, celui auquel elle
subordonne ses choix et la poursuite
de toutes les fins intermédiaires : elle
choisit et agit dans la vie selon qu'elle
considère que quelque chose la
rapproche ou non de sa fin, la
favorise plus ou moins ; et elle juge
avec le même critère si les efforts et
élans que l'une ou l'autre fin
intermédiaire exigerait en valent la
peine. La fin ultime qu'une personne
se fixe détermine l'ordre de l'amour
dans sa vie.

Mais si quelqu'un se fixe, ou agit
comme s'il s'était fixé une fin ultime
erronée qui n'est pas capable de



combler sa vie, même si elle semble
le promettre – gloire, richesse,
pouvoir... – toutes ses décisions
concernant les fins intermédiaires se
voient conditionnées par ce désordre
de l'amour ; et la liberté, soumise à ce
mensonge dans son exercice, finit
par endommager la personne, voire
par la détruire (Cf. par exemple 
Catéchisme, 29).

Or nous sommes faits à la mesure de
Dieu : l'homme est créé par Dieu et
pour Dieu ; et Dieu ne cesse d'attirer
l'homme à Lui, et c’est seulement en
Dieu que l'homme trouvera la vérité
et le bonheur qu'il ne cesse de
chercher. « L’aspect le plus sublime
de la dignité humaine se trouve dans
cette vocation de l’homme à
communier avec Dieu. Cette
invitation que Dieu adresse à
l’homme de dialoguer avec Lui
commence avec l’existence humaine.
Car, si l’homme existe, c’est que Dieu
l’a créé par amour et, par amour, ne



cesse de lui donner l’être ; et
l’homme ne vit pleinement selon la
vérité que s’il reconnaît librement
cet amour et s’abandonne à son
Créateur » (Gaudium et Spes, 19,1).

Tout notre bien est en Dieu, et en
dehors de Lui, il n'y a pas de bien
véritable et total. C'est,
objectivement, notre fin ultime.
Même si nous ne le savons pas, ou si
nous ne le comprenons pas
clairement à certains moments de
notre vie, seul Dieu peut combler
notre désir de bonheur. Et tout
amour qui ne nous conduit pas à
Dieu, qui nous éloigne de Lui, est en
même temps une trahison de nous-
mêmes, une condamnation à une
frustration future.

Notre cœur est fait pour arriver à
aimer Dieu et à être rempli de son
amour ; il n'y a pas de substitut ou de
véritable alternative. Par
conséquent, la seule mesure



adéquate pour accueillir l'amour
infini que Dieu nous offre est "tout" :
aimer de tout notre cœur, de toute
notre âme, de toutes nos forces. Si
nous ne lui donnons pas un amour à
la mesure de ses désirs, « notre cœur
se venge... et la vermine se met à y
grouiller » (Forge, 204).

L'amour de Dieu

L'amour de Dieu dont il est question
dans le premier commandement
implique :

A) De Le choisir comme fin ultime de
tout ce que nous décidons de faire.
Faire en sorte de tout faire par
amour pour Lui et pour sa gloire : «
Tout ce que vous faites : manger,
boire, ou toute autre action, faites-le
pour la gloire de Dieu » (1 Cor 10, 31).
« Deo omnis gloria : à Dieu toute la
gloire »[1]. On ne doit pas préférer
une autre fin que celle-ci car aucun
amour ne mérite d'être au-dessus de
l'amour de Dieu : « Celui qui aime



son père ou sa mère plus que moi
n’est pas digne de moi ; celui qui
aime son fils ou sa fille plus que moi
n’est pas digne de moi » (Mt 10,37).
Un amour qui exclut ou subordonne
l'amour pour Dieu n'est ni vrai ni
bon.

B) D’accomplir sa volonté par des
œuvres : « Ce n’est pas en me disant :
“Seigneur, Seigneur !” qu’on entrera
dans le royaume des Cieux, mais c’est
en faisant la volonté de mon Père qui
est aux cieux » (Mt 7,21). L'accomplir
aussi lorsqu'elle exige des sacrifices :
« cependant, que soit faite non pas
ma volonté, mais la tienne » (Lc
22,42), convaincus que cela en vaut
la peine, car c'est là que réside notre
plus grand bien.

La volonté de Dieu est que nous
soyons saints (cf. 1 Th 4, 3), que nous
suivions le Christ (cf. Mt 17, 5), en
faisant ce qui est nécessaire pour
vivre sous la houlette de ses



commandements (cf. Jn 14, 21). «
Veux-tu vraiment être saint ? —
Remplis le petit devoir de chaque
instant : fais ce que tu dois et sois à
ce que tu fais »[2].

C) De vivre en sachant que nous
avons une dette envers Lui – la dette
d'un fils envers son père qui est bon
– et en voulant Lui rendre son
amour. Il nous a aimés le premier,
nous a créés libres et a fait de nous
ses enfants (cf. 1 Jn 4, 19). Le péché
consiste à rejeter l'amour de Dieu (cf.
Catéchisme, 2094), mais Il pardonne
toujours, Il se donne toujours à
nous : la logique de Dieu est
surabondance. « Voici en quoi
consiste l’amour : ce n’est pas nous
qui avons aimé Dieu, mais c’est lui
qui nous a aimés, et il a envoyé son
Fils en sacrifice de pardon pour nos
péchés » (1 Jn 4, 10 ; cf. Jn 3, 16). Il «
m'a aimé et s'est livré lui-même pour
moi » (Gal 2,20). « Répondre à tant
d'amour exige de nous un don total



du corps et de l'âme »[3]. Il ne s'agit
pas d'un sentiment mais d'une
détermination de la volonté qui peut
être accompagnée ou non de
manifestations sensibles.

Le désir de réciprocité par amour
conduit à l'engagement de cultiver,
de diverses manières[4], la relation
avec Dieu, le contact personnel avec
Lui qui, à son tour, forme et nourrit
l'amour. C'est pourquoi le premier
commandement inclut diverses
manifestations de la religion :

– « L'adoration est la première
attitude de l'homme qui se reconnaît
créature devant son Créateur
» (Catéchisme, 2628). C'est l'attitude la
plus fondamentale de la religion (Cf. 
Catéchisme, 2095). « C’est le Seigneur
ton Dieu que tu adoreras, à lui seul tu
rendras un culte » (Mt 4,10). « Que ta
prière soit toujours un acte, sincère
et réel, d’adoration de Dieu »[5].
L'adoration de Dieu libère des



différentes formes d'idolâtrie,
toujours actuelles, qui conduisent à
l'esclavage.

– L'action de grâce (cf. Catéchisme,
2638), parce que tout ce que nous
sommes et tout ce que nous
possédons, nous l'avons reçu de Lui :
« As-tu quelque chose sans l’avoir
reçu ? Et si tu l’as reçu, pourquoi te
vanter comme si tu ne l’avais pas
reçu ? » (1 Cor 4,7).

– La demande de pardon pour les
décisions et les attitudes qui nous
séparent de Dieu (le péché) ; et la
demande d’aide également pour les
autres, l'Église et l'humanité entière.
Jésus inclut dans le Notre Père ces
deux types de demandes. La prière
de demande du chrétien est pleine
d'assurance, car il s'agit d'une
demande filiale, par l'intermédiaire
du Christ : « ce que vous demanderez
au Père en mon nom, Il vous le
donnera » (Jn 16,23 ; cf. 1 Jn 5,14-15).



– L'amour se manifeste aussi par le 
sacrifice qui est l'offrande d'un bien à
Dieu comme expression de l'abandon
intérieur de sa propre volonté, c'est-
à-dire une expression d'obéissance.
Le Christ nous a rachetés par le
Sacrifice de la Croix qui manifeste sa
parfaite obéissance au Père jusqu'à
la mort (cf. Ph 2,8).

Prière et sacrifice sont inséparables :
« la prière est valorisée par le
sacrifice »[6]. L'une et l'autre, sous
leurs diverses formes, font partie du
culte de Dieu, que l'on appelle culte
de latrie ou adoration. L'acte de culte
par excellence est la Sainte Messe
dans laquelle le Christ lui-même
offre au Père, par l'intermédiaire de
l'Esprit Saint, une adoration parfaite,
une action de grâce, une demande de
pardon des péchés et une
supplication pour sa grâce. Les
chrétiens, devenus membres du
Christ par le Baptême, ont reçu la
capacité de s'offrir en Lui,



spécialement dans la célébration
eucharistique, permettant à Jésus de
prendre en charge nos sacrifices et
de les présenter, unis aux siens, au
Père par l'Esprit Saint (Cf. 
Catéchisme, 2100).

– L'amour de Dieu doit se manifester
dans la dignité du culte : observation
des prescriptions de l'Église, «
politesse de la piété »[7], soin et
propreté des objets destinés au culte
divin. « Cette femme, qui répandit,
chez Simon le lépreux, à Béthanie, un
parfum coûteux sur la tête du Maître,
nous rappelle au devoir d’être
magnifiques dans le culte de Dieu. —
Tout le luxe, la majesté et la beauté
du monde me semblent peu »[8].

Foi et espérance en Dieu

La foi, l'espérance et la charité sont
les trois vertus "théologales" (vertus
qui sont dirigées vers Dieu). La plus
grande est la charité (cf. 1 Co 13, 13),
qui donne "forme" et "vie"



surnaturelle à la foi et à l'espérance
(tout comme l'âme donne vie au
corps). Mais la charité présuppose la
foi, car seul celui qui connaît Dieu –
comme fruit de sa liberté – peut
L’aimer ; et elle présuppose
l'espérance, car seul celui qui place
son désir de bonheur dans l'union
avec Dieu peut L’aimer, sinon il
aimerait, à son détriment, ce en quoi
il place ses désirs.

La foi est un don de Dieu, une
lumière dans l'intelligence qui nous
permet de connaître la vérité que
Dieu a révélée et d'y adhérer, de la
faire nôtre. Elle implique de croire ce
que Dieu a révélé, mais aussi de
croire Dieu lui-même qui l'a révélé
(avoir confiance en Lui).

Il n'y a pas et ne peut pas y avoir
d'opposition entre la foi et la raison.
La raison, guidée par la lumière de la
foi, est indispensable pour assimiler
la foi et l'approfondir, en faisant,



pour ainsi dire, de plus en plus nôtre
la vision divine de la réalité.

La formation doctrinale est
importante pour atteindre une foi
ferme et ainsi nourrir l'amour de
Dieu et des autres pour Dieu : pour la
sainteté et l'apostolat. La vie de foi est
une vie soutenue par la foi et
cohérente avec elle.

L'espérance est aussi un don de Dieu
qui nous pousse à désirer l'union
avec Lui en laquelle consiste notre
bonheur sans nous décourager en la
considérant comme irréalisable
parce que nous avons confiance qu'Il
nous donnera, même si nous ne
savons pas comment, la capacité et
les moyens d'y parvenir (Cf.
Catéchisme, 2090).

Les chrétiens doivent « [se réjouir
dans] l'espérance » (Rm 12,12), car si
nous sommes fidèles, le bonheur du
ciel nous attend : la vision de Dieu
face à face (1 Co 13, 12), la vision



béatifique. « Puisque nous sommes
ses enfants, nous sommes aussi ses
héritiers : héritiers de Dieu, héritiers
avec le Christ, si du moins nous
souffrons avec Lui pour être avec Lui
dans la gloire » (Rm 8,17).

La vie chrétienne est un chemin de
félicité, non seulement future, mais
aussi sur cette terre, car dès
maintenant, grâce à la certitude que
nous donne la véritable espérance,
nous goûtons par avance quelque
chose de ce bonheur éternel. Tant
que dure notre vie terrestre, nous
savons que c'est un bonheur
compatible avec la douleur, avec la
croix. L'espérance nous permet de
vivre dans la certitude qu'il vaut la
peine de travailler et de souffrir, par
amour[9], afin que les plans
merveilleux de Dieu pour notre vie
puissent se réaliser avec notre
coopération.



« L’espérance ne déçoit pas ! Elle
n’est pas fondée sur ce que nous
pouvons faire ou être, ni sur ce en
quoi nous pouvons croire. Son
fondement, c’est-à-dire le fondement
de l’espérance chrétienne, est ce qu’il
peut y avoir de plus fidèle et de plus
sûr, c’est-à-dire l’amour que Dieu lui-
même nourrit pour chacun de nous
»(Pape François, Audience générale,
15-II-2017).

Amour des autres et de soi-même
par amour de Dieu

Lorsqu’il répondit à la question sur
le premier commandement, comme
rappelé ci-dessus, Jésus ajouta : « Et
le second lui est semblable : Tu
aimeras ton prochain comme toi-
même » (Mt 22, 39). Il ne fait pas
référence au commandement
formulé comme le deuxième dans le
Décalogue, mais au deuxième noyau
essentiel, avec l'amour de Dieu qui
comprend plusieurs



commandements du Décalogue.
Jésus le décrit comme "semblable" au
premier : il en est distinct – il n’est
pas équivalent ou interchangeable –
mais il en est inséparable. C'est
pourquoi son importance est
semblable à celle du premier.

L'amour pour Dieu doit inclure
l'amour pour ceux que Dieu aime. «
Si quelqu’un dit : « J’aime Dieu »,
alors qu’il a de la haine contre son
frère, c’est un menteur. En effet,
celui qui n’aime pas son frère, qu’il
voit, est incapable d’aimer Dieu, qu’il
ne voit pas. Et voici le
commandement que nous tenons de
lui : celui qui aime Dieu, qu’il aime
aussi son frère » (1 Jn 4, 19-21). On ne
peut pas aimer Dieu sans aimer tous
les hommes, créés par Lui à son
image et à sa ressemblance et
appelés à être ses enfants par la
grâce (Cf. Catéchisme, 2069).



« Nous devons nous comporter
comme des enfants de Dieu avec les
enfants de Dieu »[10] :

A) Se comporter comme un enfant de
Dieu, comme un autre Christ.
L'amour pour les autres a pour règle
l'amour du Christ : « Je vous donne
un commandement nouveau : c’est
de vous aimer les uns les autres.
Comme je vous ai aimés, vous aussi
aimez-vous les uns les autres. À ceci,
tous reconnaîtront que vous êtes mes
disciples : si vous avez de l’amour les
uns pour les autres » (Jn 13,34-35).
L'Esprit Saint a été envoyé dans nos
cœurs pour que nous puissions
aimer comme des enfants de Dieu,
avec l'amour du Christ (cf. Rm 5,5).

B) Voir dans les autres des enfants de
Dieu, le Christ : « chaque fois que
vous l’avez fait à l’un de ces plus
petits de mes frères, c’est à moi que
vous l’avez fait » (Mt 25,40). Vouloir
pour eux leur vrai bien, ce que Dieu



veut : qu'ils soient saints et donc
heureux. La première manifestation
de la charité est l'apostolat. Elle
conduit également à se préoccuper
de leurs besoins matériels.
Comprendre – faire siennes – les
difficultés spirituelles et matérielles
des autres. Savoir pardonner. Faire
preuve de miséricorde (cf. Mt 5,7). «
L’amour prend patience ; l’amour
rend service ; l’amour ne jalouse pas,
(...) il ne cherche pas son intérêt ; il
ne s’emporte pas ; il n’entretient pas
de rancune... » (1 Cor 13, 4-5). La
correction fraternelle (cf. Mt 18,15).

« Tu aimeras ton prochain comme
toi-même » (Mt 22,39) exprime aussi
qu'il existe un amour juste pour soi-
même, qui conduit à se regarder et à
s'estimer comme Dieu le fait et à
rechercher pour soi-même le bien
que Dieu veut : la sainteté et donc le
bonheur en Lui.



Il existe aussi un amour désordonné
de soi, l'égoïsme, qui incline à faire
passer sa propre volonté avant celle
de Dieu et son propre intérêt avant le
service des autres. Il ne peut y avoir
de juste amour de soi sans lutte
contre l'égoïsme. Cela implique
l'abnégation, le don de soi à Dieu et
aux autres. « Si quelqu’un veut
marcher à ma suite, qu’il renonce à
lui-même, qu’il prenne sa croix et
qu’il me suive. Car celui qui veut
sauver sa vie la perdra, mais qui
perd sa vie à cause de moi la
trouvera » (Mt 16, 24-25). L'homme «
ne peut pleinement se trouver que
par le don désintéressé de lui-même
»[11].

Péchés contre le premier
commandement

Les péchés contre le premier
commandement sont des péchés
contre les vertus théologales :



A) Contre la foi : l’athéisme,
l’agnosticisme, le doute délibéré,
l’indifférentisme religieux, l’hérésie,
l’apostasie, le schisme, etc. (Cf. 
Catéchisme, 2089). Il est également
contraire au premier
commandement de mettre
volontairement en danger sa propre
foi. Sont contraires au culte de Dieu
le sacrilège, la simonie, certaines
pratiques de superstition, de magie,
etc. et le satanisme (Cf. Catéchisme,
2111-2128).

B) Contre l'espérance : le désespoir
de son propre salut (cf. Catéchisme,
2091) et, à l'extrême opposé, la
présomption que la miséricorde
divine pardonnera les péchés sans
conversion ou contrition ou sans
avoir besoin du sacrement de la
pénitence (cf. Catéchisme, 2092). Il
est également contraire à cette vertu
de placer l'espérance du bonheur
ultime dans quelque chose
d'extérieur à Dieu.



C) Contre la charité : tout péché est
contraire à la charité, mais
directement opposé à celle-ci est le
rejet de Dieu mais aussi la tiédeur
qui conduit à ne pas vouloir
sérieusement L'aimer de tout son
cœur.

Le deuxième commandement

Le deuxième commandement du
Décalogue est : Tu ne prendras pas le
nom de Dieu en vain. Ce
commandement ordonne d'honorer
et de respecter le nom de Dieu (cf.
Catéchisme, 2142), qui ne doit être
prononcé « que pour Le bénir, Le
louer et Le glorifier » (Catéchisme,
2143). Sinon, l'homme perd, dans une
mesure plus ou moins grande, le sens
de la réalité : il oublie qui est Dieu et
qui il est ; et il retombe dans la
tentation de l'origine.

« Le nom exprime l’essence, l’identité
de la personne et le sens de sa vie.
Dieu a un nom. Il n’est pas une force



anonyme » (Catéchisme, 203).
Cependant, Dieu ne peut être englobé
dans des concepts humains, il
n'existe pas d'idée capable de Le
représenter, ni de nom qui puisse
exprimer de manière exhaustive
l'essence divine. Dieu est "Saint", ce
qui signifie qu'il est absolument
supérieur, qu'il est au-dessus de
toute créature, qu'il est transcendant.

Néanmoins, pour que nous puissions
L'invoquer et nous adresser à Lui
personnellement, Dieu dans l'Ancien
Testament « s’est révélé
progressivement et sous divers noms
à son peuple » (Catéchisme, 204). Le
nom qu'il a manifesté à Moïse
indique que Dieu est l'Être par
essence qui n'a reçu l'être de
personne et de qui tout procède : «
Dieu dit à Moïse : Je suis qui je suis.
Tu parleras ainsi aux fils d’Israël :
“Celui qui m’a envoyé vers vous,
c’est : [Yahvé] JE-SUIS“ (...) C’est là
mon nom pour toujours » (Ex 3,



14-15 ; cf. Catéchisme, 213). Par
respect pour la sainteté de Dieu, le
peuple d'Israël ne prononçait pas son
nom mais lui substituait le titre de
"Seigneur" ("Adonaï" en hébreu ;
"Kyrios" en grec) (Cf. Catéchisme,
209). Les autres noms de Dieu dans
l'Ancien Testament sont : "Elohim"
qui est le pluriel majuscule de
"plénitude" ou "grandeur" ; "El-
Saddai" qui signifie puissant,
omnipotent.

Dans le Nouveau Testament, Dieu fait
connaître le mystère de sa vie
intime : il est un Dieu unique en trois
personnes : le Père, le Fils et le Saint-
Esprit. Jésus-Christ nous enseigne à
appeler Dieu "Père" (Mt 6,9) : "Abba"
est la façon familière en hébreu de
dire Père (cf. Rm 8,15). Dieu est le
Père de Jésus-Christ et notre Père,
mais pas de la même manière, car si
Lui est le Fils unique, nous, nous
sommes des fils par adoption. Mais
cette adoption particulière fait de



nous de véritables fils (cf. 1 Jn 3, 1),
des frères de Jésus-Christ (Rm 8, 29)
car l'Esprit Saint a été envoyé dans
nos cœurs et nous participons à la
nature divine (cf. Ga 4, 6 ; 2 P 1, 4).
Nous sommes des enfants de Dieu en
Christ. Par conséquent, nous
pouvons vraiment nous adresser à
Dieu en tant que "Père", comme le
conseille saint Josémaria : « Dieu est
un Père débordant de tendresse, d’un
amour infini. Appelle-le “Père”
souvent dans la journée et dis-Lui,
seul à seul, dans ton cœur, que tu
L’aimes, que tu L’adores, que tu
ressens la fierté et la force d’être son
enfant »[12].

Dans le Notre Père, nous prions :
"Que ton nom soit sanctifié". Le
terme "sanctifier" doit être compris
ici dans le sens de « reconnaître
comme saint, traiter d'une manière
sainte » (Catéchisme, 2807). C'est ce
que nous faisons lorsque nous
adorons, louons ou remercions Dieu.



Mais les mots "que ton nom soit
sanctifié" sont aussi une des
demandes du Notre Père : en les
prononçant, nous demandons que
son nom soit sanctifié par nous, c'est-
à-dire que, par notre vie, nous Lui
rendions gloire et amenions les
autres à Le glorifier (cf. Mt 5,16). « Il
dépend inséparablement de notre vie
et de notre prière que son nom soit
sanctifié parmi les nations
» (Catéchisme,2814).

Le respect du nom de Dieu exige
aussi le respect du nom de la Vierge
Marie, des Saints et des réalités
saintes dans lesquelles Dieu est
présent d'une manière ou d'une
autre, surtout la Très Sainte
Eucharistie, véritable Présence de
Jésus-Christ, la Deuxième Personne
de la Sainte Trinité, parmi les
hommes.

Le deuxième commandement
interdit tout usage inapproprié du



nom de Dieu (cf. Catéchisme, 2146), et
en particulier le blasphème, qui «
consiste à proférer contre Dieu –
intérieurement ou extérieurement –
des paroles de haine, de reproche, de
défi (...). Il est encore blasphématoire
de recourir au nom de Dieu pour
couvrir des pratiques criminelles,
réduire des peuples en servitude,
torturer ou mettre à mort. (…) [Le
blasphème] est de soi un péché grave
» (Catéchisme, 2148).

Le deuxième commandement
interdit également de jurer
faussement (Cf. Catéchisme, 2150).
Jurer, c'est rendre Dieu témoin de ce
que l'on affirme (par exemple,
donner la garantie d'une promesse
ou d'un témoignage). Il est licite de
prêter serment quand cela est
nécessaire et quand cela est fait avec
vérité et justice : par exemple, dans
un procès ou quand on assume une
charge (Cf. Catéchisme, 2154). En
outre, le Seigneur nous enseigne à ne



pas jurer : « Que votre parole soit
“oui”, si c’est “oui”, “non”, si c’est
“non” » (Mt 5, 37 ; cf. Jc 5, 12 ; 
Catéchisme, 2153).

Le nom du chrétien

« L'homme est la seule créature sur
terre que Dieu a voulue pour elle-
même »[13]. Il n'est pas "quelque
chose" mais "quelqu'un", une
personne. « Lui seul est appelé à
partager, par la connaissance et
l'amour, la vie de Dieu. Il a été créé à
cette fin et c'est là la raison
fondamentale de sa dignité
» (Catéchisme, 356). Dans le Baptême,
il reçoit un nom qui représente son
unicité irremplaçable devant Dieu et
devant les autres (Cf. Catéchisme,
2156, 2158). Baptiser se dit aussi
"christianiser". Tout baptisé a pour
nom propre chrétien, disciple du
Christ : « c’est à Antioche que, pour la
première fois, les disciples [ceux qui
se sont convertis après avoir été



évangélisés] reçurent le nom de 
chrétiens » (Ac 11,26).

Dieu appelle chacun d'entre nous par
son nom (cf.1 Sam 3, 4-10 ; Es 43, 1 ;
Jean 10, 3 ; Actes 9, 4). Il aime chacun
personnellement. Il attend de chacun
une réponse d'amour : « Tu aimeras
le Seigneur ton Dieu de tout ton
cœur, de toute ton âme, de tout ton
esprit et de toute ta force ». Personne
ne peut se substituer à nous dans
cette réponse. Saint Josémaria nous
encourage ainsi : « Revenez
lentement sur cet appel divin qui
remplit l’âme d’inquiétude et lui
apporte en même temps la douceur
du miel : Redemi te, et vocavi te
nomine tuo : meus es tu (Is 43, 1) ; je
t’ai racheté et je t’ai appelé par ton
nom : tu es à moi ! Ne volons pas à
Dieu ce qui lui appartient. Un Dieu
qui nous a aimés jusqu’au point de
mourir pour nous, qui nous a choisis
de toute éternité, avant la création



du monde, pour que nous soyons
saints en sa présence (cf. Ep 1,4) »[14].

Bibliographie de base

– Catéchisme de l'Église Catholique, n°
2064-2132

- ID., n° 203-213

- ID., n° 2142-2195

- Benoît XVI-Joseph Ratzinger, Jésus
de Nazareth, chap. 5.2.

Lectures recommandées

– Benoît XVI, encyclique Deus caritas
est, 25 décembre 2005, 1-18 :

– Benoît XVI, encyclique Spe salvi, 30
novembre 2007

– Pape François, encyclique Lumen
fidei, 29 juin 2013

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P73.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P17.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7D.HTM
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html


– Saint Josémaria, homélie Vie de foi,
dansAmis de Dieu, n° 190-204

- ID., homélie L'espérance du chrétien,
dansAmis de Dieu, n° 205-221

- ID., homélie Avec la force de
l'amour, dansAmis de Dieu, n°
222-237

– ID., homélie L’amitié avec Dieu,
dans Amis de Dieu, n° 142-153

[1] Saint Josémaria, Chemin, 780.

[2] Ibid. 815, Cf. ibid., 933.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 87.

[4] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 91.

[5] Saint Josémaria, Forge, 263.

[6] Saint Josémaria, Chemin, 81.

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-12.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-12.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-13.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-13.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-14.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-9.htm


[7] Ibid., 541.

[8] Ibid. Cf. Mt 26, 6-13.

[9] Saint Josémaria, Forge, 26.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 36.

[11] Concile Vatican II, Gaudium et
spes, 24.

[12] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 150.

[13] Concile Vatican II, Gaudium et
spes, 24.

[14] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 312.

Javier López / Jorge Miras

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/theme-28-

premier-et-deuxieme-commandements/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/theme-28-premier-et-deuxieme-commandements/
https://opusdei.org/fr/article/theme-28-premier-et-deuxieme-commandements/
https://opusdei.org/fr/article/theme-28-premier-et-deuxieme-commandements/

	Thème 28. Premier et deuxième commandements

