
opusdei.org

Thème 25. La vie
chrétienne : la loi et
la conscience

La loi éternelle, la loi naturelle,
la Nouvelle Loi (du Christ), les
lois humaines politiques et
ecclésiastiques sont des lois
morales dans un sens très
différent, bien qu'elles aient
quelque chose en commun. La
conscience formule "l'obligation
morale à la lumière de la loi
naturelle", elle est "la norme
immédiate de la moralité
personnelle". La formation de
la conscience demande
d'instruire son intelligence par
la connaissance de la vérité et



d'éduquer la volonté et
l'affectivité par l'exercice des
vertus.

12/11/2022

Afin de communiquer sa bonté et sa
félicité éternelle, Dieu a voulu créer
des êtres intelligents et libres (anges
et êtres humains) auxquels Il a
librement communiqué une
participation à sa nature divine que
la théologie appelle la grâce
sanctifiante. Ce don divin qui est
reçu par la foi et le baptême et qui
fait de l'homme le fils adoptif de
Dieu, est initialement comme une
graine qui doit se développer et
croître jusqu'à atteindre sa plénitude
eschatologique, après la mort, dans
la vie éternelle. La vie chrétienne est
la vie de l'homme en tant qu'enfant
de Dieu dans le Christ par le Saint-
Esprit, vie qui se déroule entre le



baptême et le passage à la vie
éternelle. La règle morale suprême
de la vie chrétienne est ce dessein
divin salvateur que la théologie
morale appelle la loi éternelle.

La loi éternelle et la loi morale
naturelle

Le concept de loi présente des
analogies. La loi éternelle, la loi
naturelle, la Nouvelle loi ou loi du
Christ, les lois humaines politiques et
ecclésiastiques sont des lois morales
dans un sens très différent, bien
qu'elles aient toutes quelque chose
en commun.

Le plan de la Sagesse divine pour
conduire toute la création à sa fin est
appelé loi éternelle[1] ; en ce qui
concerne le genre humain, il
correspond au plan éternel de salut
de Dieu par lequel Il nous a choisis
dans le Christ « pour que nous
soyons saints, immaculés devant Lui.
(…) Il nous a prédestinés à être, pour



Lui, des fils adoptifs par Jésus, le
Christ »[2]. C'est dans ce dessein que
réside le plein bonheur de l'homme
qui consiste dans la vision de Dieu et,
en ce monde et pas encore
pleinement, dans la vie d'union avec
le Christ qui désire toujours notre
bien.

Dieu conduit toute créature à sa fin,
conformément à sa nature.
Concrètement, « Dieu prend soin des
hommes autrement que des êtres
non personnels : non pas de
l'extérieur par les lois de la nature
physique, mais de l'intérieur par la
raison qui, du fait qu'elle connaît la
Loi éternelle de Dieu par une lumière
naturelle, est en mesure de montrer
à l'homme la juste direction de son
agir libre »[3].

La loi morale naturelle est la
participation de la loi éternelle chez
la créature rationnelle[4]. Nous ne
pouvons pas connaître, en soi, le



dessein éternel de Dieu de nous
amener au plein bonheur dans la
mesure où nous ne voyons pas ce qui
est dans la pensée de Dieu. Mais en
nous donnant une lumière qui nous
permet de distinguer ce qui est bon
et ce qui est mauvais pour nous, Dieu
nous permet de connaître une partie
de son dessein éternel. C'est
pourquoi : « il s'ensuit que la loi
naturelle est la Loi éternelle elle-
même, inscrite dans les êtres doués
de raison et les inclinant à l'acte et à
la fin qui leur sont propres »[5]. Il s'agit
donc d'une loi divine (divino-
naturelle). Ce que la loi morale
naturelle nous fait connaître a force
de loi dans la mesure où elle est la
voix et l'interprète de la raison
suprême de Dieu « à laquelle notre
esprit et notre liberté doivent
obéissance »[6]. Elle est dite naturelle
parce qu'elle consiste en la lumière
de la raison que tout homme possède
par nature.



La loi morale naturelle est un
premier pas dans la communication
à l'ensemble du genre humain du
plan divin de salut dont la pleine
connaissance n'est rendue possible
que par la Révélation. Comme il a été
dit, ce dessein divin est que nous
puissions tous atteindre notre plein
bonheur dans la vision de Dieu.

Propriétés de la loi morale naturelle :

La loi morale naturelle est universelle
car elle s'étend à toute personne
humaine, à toutes les époques[7].
Malgré la diversité des cultures à
travers l'histoire, l'intelligence
humaine conserve son unité, ce qui
rend le dialogue entre les différentes
cultures possible, même s'il semble
parfois difficile.

« La loi naturelle est immuable
(cf. Gaudium et Spes 10) et
permanente à travers les
variations de l’histoire ; elle
subsiste sous le flux des idées et

• 



des mœurs et en soutient le
progrès. Les règles qui
l’expriment demeurent
substantiellement valables »[8].
Les principes fondamentaux
sont immuables. Lorsqu'ils sont
appliqués à une réalité sociale
en mutation, ils peuvent donner
lieu à différentes applications
concrètes, mais les principes
fondamentaux restent en
vigueur[9].
Elle est obligatoire parce que,
pour tendre vers Dieu, l'homme
doit librement faire le bien et
éviter le mal ; et pour cela il doit
être capable de distinguer le
bien du mal, ce qui se produit
surtout grâce à la lumière de la
raison naturelle[10].
L'observation de la loi morale
naturelle peut parfois être
difficile, mais elle n'est jamais
impossible[11].

Connaissance de la loi naturelle :

• 



Les préceptes de la loi naturelle
peuvent être connus de tous par la
raison. Cependant tous ses préceptes
ne sont pas perçus par tous de
manière claire et immédiate[12]. Leur
connaissance effective peut être
conditionnée par les dispositions
personnelles, par l'environnement
social et culturel, par l'éducation
reçue, etc. On pourrait dire que le
droit naturel est aussi naturel que le
langage : toute personne en bonne
santé a la capacité de parler, mais en
fait elle parlera plus ou moins
correctement et élégamment selon
son niveau d'éducation. La capacité
naturelle de connaître le bien et le
mal a besoin d'une éducation
adéquate afin d'atteindre toutes les
vérités morales qu'elle peut
atteindre.

La loi divino-positive

Puisque, dans la situation actuelle,
les séquelles du péché n'ont pas été



totalement éliminées et peuvent
obscurcir plus ou moins
l'intelligence, la grâce et la
Révélation sont nécessaires à
l'homme pour que les vérités
morales soient connues de « tous et
sans difficulté, avec une ferme
certitude et sans mélange d'erreur
»[13]. La révélation divine s'est faite
par un processus graduel et
historique.

Donnée par Dieu à Moïse, « la Loi
ancienne est le premier état de la Loi
révélée. Ses prescriptions morales
sont résumées dans les Dix
commandements »[14] qui expriment
les conclusions immédiates de la loi
morale naturelle. Toute l'économie
de l'Ancien Testament est avant tout
ordonnée à préparer, annoncer et
signifier la venue du Sauveur[15].

La Nouvelle Loi ou Loi Évangélique
ou Loi du Christ « est la grâce de
l'Esprit Saint donné par la foi au



Christ. Les commandements
extérieurs, dont l'Évangile parle
aussi, prédisposent à cette grâce ou
en déploient les effets dans la vie »[16].

L'élément principal de la Loi du
Christ est la grâce du Saint-Esprit qui
guérit l'homme tout entier et se
manifeste dans la foi qui agit par
l'amour[17]. Il s'agit avant tout d'une
loi interne qui donne la force
intérieure de faire ce qu'elle
enseigne. En second lieu, il s'agit
également d'une loi écrite que l'on
retrouve dans les enseignements du
Seigneur (le Discours sur la
montagne, les béatitudes, etc.) et
dans la catéchèse morale des Apôtres
et qui peut se résumer au
commandement de l'amour. Ce
second élément n'est pas secondaire,
car la grâce de l'Esprit Saint, infuse
dans le cœur du croyant, implique
nécessairement de "vivre selon
l'Esprit" et s'exprime par les "fruits



de l'Esprit", qui s'opposent aux
"œuvres de la chair"[18].

L'Église, avec son Magistère, est
l'interprète authentique de la loi
naturelle[19]. Cette mission ne se
limite pas aux seuls fidèles, mais –
par le commandement du Christ : 
euntes, docete omnes gentes[20] –
embrasse tous les peuples. D'où la
responsabilité qui incombe aux
chrétiens d'enseigner la loi morale
naturelle puisque par la foi et avec
l'aide du Magistère, ils la connaissent
aisément et sans erreur.

Les lois civiles

Les lois civiles sont les dispositions
normatives établies par les autorités
de l'État (généralement par l'organe
législatif de l'État) dans le but
d'édicter, d'expliciter ou de 
concrétiser les exigences de la loi
morale naturelle, exigences
nécessaires pour rendre possible et
réglementer de manière adéquate la



vie des citoyens dans la sphère de la
société politiquement organisée[21].
Elles doivent avant tout garantir la
paix et la sécurité, la liberté, la
justice, la protection des droits
fondamentaux de l'individu et la
moralité publique[22].

La vertu de justice implique
l'obligation morale de se conformer
aux lois civiles justes. La gravité de
cette obligation dépend de
l'importance plus ou moins grande
du contenu de la loi pour le bien
commun de la société.

Les lois qui s'opposent à la loi morale
naturelle et au bien commun de la
société sont injustes. Plus
précisément, les lois sont injustes
quand :

1) elles interdisent de faire quelque
chose qui est moralement obligatoire
pour les citoyens ou leur
commandent de faire quelque chose



qui ne peut être fait sans commettre
une faute morale ;

2) elles portent positivement atteinte
ou privent de la protection voulue
des biens qui appartiennent au bien
commun : la vie, la justice, les droits
fondamentaux de la personne, le
mariage ou la famille, etc. ;

3) elles ne sont pas légitimement
promulguées ;

4) elles ne répartissent pas les
charges et les avantages de manière
équitable et proportionnelle entre les
citoyens.

Les lois civiles injustes ne lient pas la
conscience ; au contraire, il existe
une obligation morale de ne pas se
conformer à leurs dispositions,
surtout si elles sont injustes pour les
raisons indiquées aux points 1) et 2),
d'exprimer son désaccord et
d'essayer de les modifier dans la
mesure du possible ou au moins de



réduire leurs effets négatifs. Parfois,
l'objection de conscience devra être
utilisée[23].

Les lois ecclésiastiques et les
commandements de l'Église

Pour sauver les hommes, Dieu a
aussi voulu qu'ils forment une
société[24] : l'Église, fondée par Jésus-
Christ et dotée par Lui de tous les
moyens pour l'accomplissement de
sa fin surnaturelle qui est le salut des
âmes. Parmi ces moyens figure le
pouvoir législatif que le Pontife
romain détient pour l'Église
universelle et les évêques diocésains
– et les autorités qui leur sont
équivalentes – pour leurs propres
circonscriptions. La plupart des lois
de portée universelle sont contenues
dans le Code de droit canonique. Il
existe un code pour les fidèles du rite
latin et un autre pour ceux du rite
oriental.



Les lois ecclésiastiques donnent lieu
à une véritable obligation morale[25]

qui sera grave ou mineure selon la
gravité de la matière.

Les commandements les plus
généraux de l'Église sont au nombre
de cinq : 1º entendre la messe en
entier le dimanche et les jours
d'obligation[26] ; 2º confesser les
péchés mortels au moins une fois par
an, et en danger de mort, et si l'on
doit recevoir la communion[27] ; 3º
recevoir la communion au moins une
fois par an, à Pâques[28] ; 4º jeûner et
s'abstenir de manger de la viande
aux jours établis par l'Église[29] ; 5º
aider l'Église dans ses besoins[30].

La conscience morale

« La conscience morale est un
jugement de la raison par lequel la
personne humaine reconnaît la
qualité morale d’un acte concret
qu’elle va poser, est en train
d’exécuter ou a accompli »[31]. La



conscience formule « l'obligation
morale à la lumière de la loi
naturelle : c'est l'obligation de faire
ce que l'homme, par un acte de sa
conscience, connaît comme un bien
qui lui est désigné ici et maintenant
»[32]. Ainsi, par exemple, lorsqu'à la
fin de la journée nous faisons un
examen de conscience, nous pouvons
nous rendre compte que quelque
chose que nous avons dite était
contraire à la charité. Ou encore,
lorsque nous réfléchissons avant de
faire quelque chose, la conscience
peut nous faire réaliser que l'action
que nous avons prévue porterait
atteinte au droit d'une personne, et
serait donc une faute contre la
justice.

La conscience est « la norme
immédiate de la moralité personnelle
»[33], c'est pourquoi, lorsqu'on agit
contre elle, on commet un mal moral.
Ce rôle de norme proche appartient à
la conscience non pas parce qu'elle



est la norme suprême[34] mais parce
qu'elle a pour la personne un
caractère ultime incontournable : « le
jugement de conscience affirme "en
dernier ressort" la conformité d'un
comportement à la loi »[35] : lorsque la
personne juge avec certitude, après
avoir examiné le problème avec tous
les moyens dont elle dispose, il n'y a
pas d'autre instance, une conscience
de la conscience, un jugement sur le
jugement, car sinon on procéderait
ainsi à l'infini.

On appelle conscience droite ou vraie
celle qui juge avec vérité la qualité
morale d'un acte, et conscience
erronée celle qui n'atteint pas la
vérité, considérant comme bonne
une action qui en réalité est
mauvaise, ou vice versa. La cause de
l'erreur de conscience est l'ignorance,
qui peut être invincible (et non
coupable) si elle domine la personne
à tel point qu'il n'y a aucune
possibilité de la reconnaître et de la



surmonter, ou bien elle peut être 
vincible (et coupable) si elle peut être
reconnue et surmontée mais qu'elle
demeure parce que la personne ne
veut pas mettre les moyens pour
cela[36]. Une conscience erronée de
manière coupable n'excuse pas le
péché, et peut même l'aggraver.

La conscience est certaine lorsqu'elle
émet un jugement avec la certitude
morale de ne pas avoir tort. On dit
qu'elle est probable lorsqu'elle juge
avec la conviction qu'il existe une
certaine probabilité de se tromper
mais inférieure à la probabilité
d'avoir raison. On dit qu'elle est 
douteuse lorsque la probabilité de se
tromper est supposée être égale ou
supérieure à la probabilité d'avoir
raison. Enfin, on l'appelle perplexe
quand elle s’abstient de juger parce
qu'elle pense que c'est un péché aussi
bien d'accomplir un acte que de
l'omettre.



En pratique, on ne doit suivre que la 
conscience vraie et certaine ou la 
conscience certaine et invinciblement
erronée[37]. Il ne faut pas agir avec
une conscience douteuse, mais sortir
du doute en priant, en étudiant, en
posant des questions, etc.

La formation de la conscience

Les actions moralement négatives
accomplies dans une ignorance
invincible sont préjudiciables à celui
qui les commet et peut-être aussi à
d'autres, et peuvent en tout cas
contribuer à un nouvel
obscurcissement de la conscience.
D'où la nécessité impérative de la
formation de la conscience[38].

Pour former une conscience droite il
est nécessaire d'instruire
l'intelligence dans la connaissance de
la vérité – pour laquelle le chrétien
peut compter sur l'aide du Magistère
de l'Église – et d'éduquer la volonté et
l'affectivité par la pratique des



vertus[39]. C'est le travail de toute une
vie[40].

L'humilité, qui s'acquiert en vivant la
sincérité devant Dieu, et
l'accompagnement spirituel sont
particulièrement importants pour la
formation de la conscience[41].

Une conscience bien formée a besoin
de pratiquer la vertu morale de
l'epikeia. L'epikeia conduit à agir
différemment de la lettre de la loi
lorsque, face à une situation non
prévue par la formulation générale
et simple de celle-ci, agir
conformément à elle serait mauvais
ou nuisible. Ainsi, par exemple, les
autorités de police stipulent que l'on
ne peut entrer et sortir de la zone
internationale d'un aéroport que par
les portes prévues à cet effet. Il s'agit
d'un comportement ordinaire. Mais il
est clair qu'en cas de tremblement de
terre qui détruirait les entrées et
empêcherait l'utilisation de ces



portes, les personnes à l'intérieur
doivent s'échapper par tous les
moyens. Les dispositions de
l'autorité, exprimées en termes
généraux, se réfèrent à un
comportement ordinaire, et non à
des circonstances exceptionnelles
que personne ne peut prévoir.

Bibliographie de base

-Catéchisme de l'Église catholique, n° 
1730-1742

- ID., n° 1776-1794

- ID., n° 1950-1974

-Saint Jean-Paul II, encyclique 
Veritatis splendor, 6 août 1993, n°
28-64

Lectures recommandées

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P5G.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P5S.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P6N.HTM
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html


- Saint Josémaria, homélie La liberté,
un don de Dieu, dans Amis de Dieu, n°
23-38

- Aurelio Fernandez, Morale
fondamentale, Laurier, 2004.

- Jean-Louis Bruguès, Précis de
théologie morale générale, Parole et
Silence, 2017.

[1] Cf. Saint Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 93, a. 1, c ; Concile
Vatican II, Dignitatis humanae, 3.

[2] Eph 1,4-5.

[3] Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 43, (citant Leon
XIII).

[4] Cf. ibidem ; Saint Thomas d'Aquin, 
Summa Theologiae, I-II, q. 91, a. 2.

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm


[5] Cf. Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 44.

[6] Cf. ibid.

[7] Cf. Catéchisme, no 1956.

[8] Ibid., no 1958.

[9] « L’application de la loi naturelle
varie beaucoup ; elle peut requérir
une réflexion adaptée à la
multiplicité des conditions de vie,
selon les lieux, les époques, et les
circonstances. Néanmoins, dans la
diversité des cultures, la loi naturelle
demeure comme une règle reliant
entre eux les hommes et leur
imposant, au-delà des différences
inévitables, des principes communs
» (Catéchisme, no 1957).

[10] Cf. Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 42.

[11] Cf. ibid., 102.

[12] Cf. Catéchisme, no 1960.



[13] Pie XII, Humani generis : DS 3876.
Cf. Catéchisme, no 1960.

[14] Catéchisme, no 1962.

[15] Cf. Concile Vatican II, Dei Verbum,
15.

[16] Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 24. Cf. Saint Thomas
d'Aquin, Summa Theologiae, I-II, q.
106, a. 1, c. et ad 2.

[17] Cf. Saint Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

[18] Cf. Gal 5, 16-26.

[19] Cf. Catéchisme, no 2036.

[20] Mt 28,19.

[21] Cf. Saint Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 95, a. 2 ; 
Catéchisme, no 1959.

[22] Cf. Saint Jean-Paul II, Evangelium
vitae, 25-III-1995, 71.



[23] Cf. Catéchisme, nos 2242-2243 ;
Saint Jean-Paul II, Evangelium vitae,
72-74.

[24] Cf. Concile Vatican II, Lumen
gentium, 9.

[25]Cf. Concile de Trente, Canons sur le
sacrement du baptême, 8 : DS 1621.

[26] Cf. Catéchisme, no 2042.

[27] Cf. ibid.

[28] Cf. ibid.

[29] Cf. ibid., no 2043.

[30] Cf. ibid.

[31] Catéchisme, no 1778.

[32] Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 59.

[33] Ibid, 60.

[34] Cf. ibid.



[35] Ibid, 59.

[36] Cf. ibid. 62 ; Concile Vatican II, 
Gaudium et spes, 16.

[37] La conscience certaine
invinciblement erronée est une règle
morale, mais pas une règle absolue :
elle n'est contraignante que tant que
l'erreur subsiste. Et elle ne le fait pas
en raison de ce qu'elle est en elle-
même : le pouvoir contraignant de la
conscience découle de la vérité, de
sorte qu'une conscience erronée ne
peut lier que dans la mesure où elle
est subjectivement et invinciblement
considérée comme vraie. Dans des
matières très importantes (homicide
volontaire, etc.), il est très difficile de
commettre une erreur de conscience
non coupable.

[38] Cf. Catéchisme, no 1783.

[39] Cf. Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 64.



[40] Cf. Catéchisme, no 1784.

[41] « La direction spirituelle n'a pas
pour tâche de fabriquer des
créatures dépourvues de jugement
propre et qui se limitent à exécuter
matériellement ce qu'un autre leur
dit ; au contraire, la direction
spirituelle doit tendre à former des
personnes au jugement sain. Et le
jugement suppose de la maturité, des
convictions fermes, une
connaissance suffisante de la
doctrine, un esprit plein de
délicatesse, l'éducation de la volonté
» (Saint Josémaria, Entretiens avec
Mgr Escrivá de Balaguer, no 93).

Ángel Rodríguez Luño

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/theme-25-la-vie-

https://opusdei.org/fr/article/theme-25-la-vie-chretienne-la-loi-et-la-conscience/
https://opusdei.org/fr/article/theme-25-la-vie-chretienne-la-loi-et-la-conscience/


chretienne-la-loi-et-la-conscience/
(26/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/theme-25-la-vie-chretienne-la-loi-et-la-conscience/

	Thème 25. La vie chrétienne : la loi et la conscience

