
opusdei.org

Thème 15. L'Église,
fondée par le Christ

Au cours de sa vie, le Christ a
manifesté ce que devait être
son Église. L'Église est la
communauté de tous ceux qui
ont reçu la grâce régénératrice
de l'Esprit par laquelle ils sont
enfants de Dieu. Tous les
baptisés participent du
sacerdoce commun : ils sont
appelés à mettre en relation les
autres avec Dieu. Le
mouvement œcuménique est
une tâche ecclésiale qui
recherche l'unité visible des
chrétiens au sein de l'unique
Église fondée par le Christ.



15/10/2022

Le Christ et l'Église

L'Église est un mystère, c'est-à-dire
une réalité dans laquelle Dieu et les
hommes entrent en contact et en
communion. Église vient du grec 
ekklesia qui signifie assemblée des
appelés. Dans l'Ancien Testament, ce
terme était utilisé pour traduire le 
quahal Yahweh, ou assemblée réunie
par Dieu à des fins cultuelles. On en
voit des exemples dans l'assemblée
sinaïtique et dans l'assemblée qui
s'est réunie à l'époque du roi Josias
dans le but de louer Dieu et de
revenir à la pureté de la Loi
(réforme). Dans le Nouveau
Testament, il a plusieurs
significations, en continuité avec
l'Ancien Testament, mais désignant
surtout le peuple que Dieu convoque
et rassemble de toutes les extrémités



de la terre pour constituer
l'assemblée de tous ceux qui, par la
foi en sa Parole et par le Baptême,
sont enfants de Dieu, membres du
Christ et temple du Saint-Esprit[1].

« L’Église a son commencement et
son achèvement dans le dessein
éternel de Dieu. Elle a été préparée
dans l’Ancienne Alliance par
l’élection d’Israël, signe du
rassemblement futur de toutes les
nations. Fondée sur la parole et sur
l’action de Jésus Christ, elle s’est
accomplie surtout par sa mort
rédemptrice et sa résurrection. Elle
s’est manifestée ensuite comme
mystère de salut par l’effusion de
l’Esprit Saint à la Pentecôte. Elle aura
son achèvement à la fin des temps
comme assemblée céleste de tous les
rachetés »[2].

L'Église n'a pas été fondée par des
hommes, et elle n'est pas non plus
une noble réponse humaine à une



expérience de salut apportée par
Dieu en Christ. Les promesses
annoncées dans la Loi et par les
prophètes se sont réalisées dans les
mystères de la vie du Christ – Celui
qui a été oint par l'Esprit. C'est aussi
dans sa vie – toute sa vie – que
l'Église a été fondée. Il n'y a pas un
moment précis où le Christ a fondé
l'Église, mais il l'a fondée pendant
toute sa vie : de l'incarnation à sa
mort, sa résurrection, son ascension
et l'envoi du Paraclet. Tout au long de
sa vie, le Christ – en qui l'Esprit a
habité – a manifesté comment son
Église devait être, disposant certaines
choses les unes après les autres.
Après son Ascension, l'Esprit a été
envoyé à toute l'Église et Il demeure
en elle, rappelant tout ce que le
Seigneur a dit aux apôtres et la
guidant au long de l'histoire vers sa
plénitude. Il est la cause de la
présence du Christ dans son Église
par les sacrements et la Parole, et la
pare continuellement de divers dons



hiérarchiques et charismatiques (cf. 
Lumen gentium, nos 4 et 12). Par sa
présence s'accomplit la promesse du
Seigneur d'être toujours avec les
siens jusqu'à la fin des temps (cf. Mt
28,20).

Peuple de Dieu, Corps du Christ et
Communion des Saints

Dans les Saintes Écritures, l'Église est
appelée par divers noms, chacun
soulignant certains aspects du
mystère de la communion de Dieu
avec les hommes. Peuple de Dieu est
un titre qu'Israël a reçu. Lorsqu'il est
appliqué à l'Église, le nouvel Israël, il
signifie que Dieu n'a pas voulu
sauver les hommes isolément, mais
les constituer en un seul peuple uni
dans l'unité du Père, du Fils et du
Saint-Esprit ; un peuple qui Le
connaisse dans la vérité et Le serve
dans la sainteté (cf. Lumen gentium, 4
et 9 ; saint Cyprien, De Orat. Dom.
23 ; CSEL 3, p. 285).



Cela signifie également qu'elle a été
choisie par Dieu. Le peuple
appartient à Dieu et n'est la propriété
d'aucune culture, gouvernement ou
nation. C'est aussi une communauté
visible en route – parmi les nations –
vers sa patrie finale. Dans ce dernier
sens, on peut dire que « Église et
synode[3] sont synonymes » (Saint
Jean Chrysostome, Explicatio in
Psalmum 149 : PG 55,493). Nous
sommes tous en marche vers le
même destin commun, nous sommes
tous appelés à la même mission, nous
sommes tous unis dans le Christ et
dans l'Esprit Saint avec Dieu le Père.
Dans ce peuple, tous ont la dignité
commune d'enfants de Dieu, une
mission commune d'être le sel de la
terre, un but commun, qui est le
Royaume de Dieu. Tous participent
aux trois fonctions du Christ[4].

Lorsque nous disons que l'Église est
le corps du Christ, nous voulons
souligner que, par l'envoi de l'Esprit



Saint, le Christ unit intimement les
fidèles à lui-même, en particulier
dans l'Eucharistie, car dans
l'Eucharistie les fidèles sont
maintenus et grandissent ensemble
dans la charité, formant un seul
corps dans la diversité des membres
et des fonctions. Il est également
souligné que la santé et la maladie
d'un membre affectent le corps
entier (cf. 1 Cor 12, 1-24), et que les
fidèles, en tant que membres du
Christ, sont ses instruments pour son
œuvre dans le monde[5]. L'Église est
aussi appelée Épouse du Christ (Ep 5,
26 et s.), ce qui souligne, au sein de
l'union de l'Église avec le Christ, la
distinction entre le Christ et son
Église. Et cela rappelle également
que l'alliance de Dieu avec
l'humanité est définitive, que Dieu
est fidèle à ses promesses et que
l'Église lui correspond fidèlement en
étant la mère féconde de tous les
enfants de Dieu.



Le Concile Vatican II a repris une
ancienne expression pour désigner
l'Église : la communion. Cela indique
qu'elle est l'extension de la
communion intime de la Sainte
Trinité à l'humanité, que sur cette
terre elle est déjà communion avec la
Trinité divine, même si elle n'a pas
encore été consommée dans sa
plénitude. En plus de la communion,
l'Église est un signe et un instrument
de cette communion pour tous les
hommes. Par elle, nous participons à
la vie intime de Dieu et nous
appartenons à la famille de Dieu
comme des fils dans le Fils (cf. 
Gaudium et spes, 22) par l'Esprit. Cela
se réalise de manière spécifique dans
les sacrements, en particulier dans
l'Eucharistie, qui est aussi souvent
appelée communion (1 Co 10, 16).

L'Église est communio sanctorum :
communion des saints, c'est-à-dire
une communauté de tous ceux qui
ont reçu la grâce régénératrice de



l'Esprit par laquelle ils sont enfants
de Dieu, unis au Christ et appelés
saints. Certains marchent encore sur
cette terre (Église militante), d'autres
sont déjà morts et se purifient
également à l'aide de nos prières
(Église pénitente). D'autres encore
jouissent déjà de la vision de Dieu et
intercèdent pour nous (Église
triomphante). La communion des
saints signifie aussi que tous les
chrétiens ont en commun les saints
dons, au centre desquels se trouve
l'Eucharistie, tous les autres
sacrements qui lui sont ordonnés, et
tous les autres dons et charismes.

Par la communion des saints, les
mérites du Christ et de tous les saints
qui nous ont précédés sur terre nous
aident dans la mission que le
Seigneur lui-même nous demande
d'accomplir dans l'Église. Les saints
du Ciel ne sont pas indifférents à la
vie de l'Église pèlerine, et attendent
que la plénitude de la communion



des saints se réalise avec la seconde
venue du Seigneur, le jugement et la
résurrection des corps. La vie
concrète de l'Eglise pèlerine et de
chacun de ses membres est d'une
grande importance pour
l'accomplissement de sa mission,
pour la purification de nombreuses
âmes et pour la conversion de tant
d'autres : « Beaucoup de grandes
choses dépendent de ce que, toi et
moi, nous nous comportions selon la
Volonté de Dieu. Ne l’oublie pas »[6].

En même temps, il est regrettable
que les fidèles ne répondent pas
comme Dieu le veut, à cause de leurs
limites, de leurs erreurs ou du péché
qu'ils commettent. Certaines
paraboles du Royaume expliquent
que le blé croît avec l'ivraie, le bon
poisson se mêle au mauvais poisson,
jusqu'à la fin du monde. Saint Paul a
reconnu que les Apôtres portaient le
grand trésor dans des vases d'argile
(cf. 2 Cor 4,7) et le Nouveau



Testament contient plusieurs
avertissements contre les faux
prophètes et contre ceux qui
scandalisent les autres (par exemple
Ap 2 et 3)[7]. Comme dans l'Église
primitive, aujourd'hui encore, les
péchés des chrétiens (ministres ou
fidèles non ordonnés) ont un certain
impact sur la mission et sur les
autres chrétiens. Cela est encore plus
vrai lorsque celui qui pèche – par
action ou par omission - est un
ministre ou a la responsabilité de
s'occuper des autres, et peut même
provoquer un scandale (invitation au
péché). Si les péchés affectent la
communion – et cet effet peut même
être très visible –, ils ne pourront
jamais éclipser complètement la
sainteté de l'Église ni étouffer
complètement sa mission, car cela
reviendrait à affirmer que le mal est
plus puissant que l'amour que Dieu a
manifesté et continue de manifester
pour les hommes. En outre, l'impact
du bien fait par tant de chrétiens est



moins visible, mais bien plus
important, que celui du péché. La
prière de tous les chrétiens pour le
Pape, pour les évêques, pour tout le
clergé, pour les religieux et les laïcs
est une réponse de foi à cette
situation que vit l'Église jusqu'à ce
que son mystère soit consommé dans
la patrie. Tout en reconnaissant la
présence de pécheurs dans l'Église,
notre Père a affirmé que cela « ne
permet en aucune façon de juger
l'Église selon des vues humaines,
sans foi théologale, en ne voyant
seulement que les plus ou moins
grandes qualités de certains
ecclésiastiques ou de certains
chrétiens. Agir de la sorte, c'est rester
à la surface des choses. Ce qui est le
plus important dans l'Église, ce n'est
pas de voir comment les hommes
répondent, mais de voir ce que Dieu
fait. L'Église, c'est le Christ présent
parmi nous ; Dieu qui vient à
l'humanité pour la sauver, en nous
appelant par sa révélation, en nous



sanctifiant par sa grâce, en nous
soutenant de son aide constante dans
les petits et les grands combats de
notre vie quotidienne. Il peut nous
arriver de nous méfier des hommes
et, en tout cas, chacun d'entre nous a
l'obligation de se méfier
personnellement de soi-même et de
couronner ses journées par un mea
culpa, par un acte de contrition
profond et sincère. Mais nous
n'avons pas le droit de douter de
Dieu. Et douter de l'Église, de son
origine divine, de l'efficacité
salvatrice de sa prédication et de ses
sacrements, c'est douter de Dieu lui-
même, c'est ne pas croire pleinement
en la réalité de la venue du Saint-
Esprit »[8].

La communion des saints est
organiquement structurée sur la
terre parce que le Christ et l'Esprit
l'ont faite et la font sacrement de
Salut, c'est-à-dire le moyen et le signe
par lequel Dieu offre le Salut aux



hommes. L'Église est structurée
intérieurement selon les relations
entre ceux qui, en vertu du baptême,
ont le sacerdoce commun et ceux qui,
en outre, ont reçu le sacerdoce
ministériel par le sacrement de
l'Ordre. L'Église est également
structurée extérieurement dans la
communion des Églises particulières,
formées à l'image de l'Église
universelle et présidées chacune par
leur propre évêque. De même, cette
communion existe dans d'autres
réalités ecclésiales. L'Église, ainsi
structurée, sert l'Esprit du Christ
pour la mission (cf. Lumen Gentium,
8).

Le sacerdoce commun

En entrant dans l'Église, le chrétien
renaît dans le Christ et, avec lui, il est
fait roi et prêtre par le signe de la
Croix ; par l'onction de l'Esprit, il est
consacré prêtre. En outre, certains
reçoivent le sacrement de l'Ordre par



lequel ils sont habilités à rendre le
Christ sacramentellement présent
aux autres fidèles, leurs frères, à
prêcher la Parole de Dieu et à guider
leurs frères en matière de foi et de
vie chrétienne. Par cette distinction
entre condition chrétienne commune
et ministres sacrés, Dieu nous
montre qu'il veut communiquer sa
grâce à travers les autres, que le salut
nous vient de l'extérieur de chacun
de nous et ne dépend pas de nos
capacités personnelles. Dans l'Église
de Dieu, il y a donc deux manières
essentiellement distinctes de
participer au sacerdoce du Christ,
ordonnées l'une à l'autre ; cette
ordination mutuelle n'est pas
seulement une condition morale
pour le développement de la mission,
mais la manière dont le sacerdoce du
Christ est rendu présent sur cette
terre (cf. Lumen gentium, 10 et 11).

Le sacerdoce ne se réduit donc pas à
un service spécifique au sein de



l'Église, car tous les chrétiens ont
reçu un charisme spécifique et se
reconnaissent comme membres
d'une lignée royale et participants à
la fonction sacerdotale du Christ (cf.
saint Léon le Grand, Sermons, IV, 1 :
PL 54, 149). C'est une condition
commune à tous les chrétiens,
hommes et femmes, ministres laïcs et
sacrés, qui a été reçue au Baptême et
a été renforcée par la Confirmation.
Tous les chrétiens ont donc en
commun la condition de fidèles, c'est-
à-dire qu'en étant « incorporés au
Christ par le Baptême, [ils] sont
établis membres du peuple de Dieu.
Rendus participants, selon leur
condition propre, aux fonctions
sacerdotale, prophétique et royale du
Christ, ils sont appelés à exercer la
mission confiée par Dieu à l’Église.
Entre eux, demeure une véritable
égalité en raison de leur dignité de
fils de Dieu »[9]. Le sacerdoce
commun s'exerce en réponse à
l'appel à la sainteté et à la poursuite



de la mission du Christ, que tous ont
reçue au baptême.

Dans l'hébraïsme, dans les religions
qui ont entouré Israël et dans de
nombreuses autres religions, c'est le
prêtre qui sert de médiateur. Par
conséquent, celui qui veut entrer en
relation avec Dieu doit demander au
prêtre de le faire en son nom. La
fonction du prêtre est une fonction
de médiation : unir les hommes à
Dieu, et Dieu aux hommes, offrir des
sacrifices et bénir. Pour expliquer le
sacerdoce des fidèles, les Pères de
l'Église ont souligné que chaque
chrétien avait un accès direct à Dieu.
Parce que nous partageons tous le
sacerdoce du Christ, il y a une
immédiateté et une proximité de tous
les chrétiens avec Dieu.

Plus précisément, le chrétien – par
son union avec le Christ – est habilité
à offrir des sacrifices spirituels, à
amener le monde à Dieu et Dieu au



monde. Tous les baptisés sont
appelés à mettre en relation Dieu et
les autres. Le sacerdoce commun
comporte une dimension ascendante
et une dimension descendante.
L'ascendant nous permet d'élever
notre vie avec tout ce qu'elle
comporte, avec le Christ vers Dieu.
En Lui, dans la Sainte Messe, nos
petits travaux et sacrifices prennent
une valeur éternelle. Plus tard, au
Ciel, nous les verrons transfigurés.

La dimension descendante du
sacerdoce commun implique que le
prêtre communique les dons de Dieu
aux hommes. C'est ce qui fait de nous
des instruments de la sainteté des
autres, par exemple, à travers notre
apostolat. Cela se produit dans la
mission des parents lorsqu'ils aident
leurs enfants à grandir dans la foi,
l'espérance et la charité, ou dans la
sanctification du mariage et de la vie
familiale. Cela se produit également
lorsque nous rapprochons de Dieu



nos amis et nos collègues de travail :
« Tout en exerçant votre activité au
cœur même de la société, en
participant à toutes les nobles
entreprises et aux œuvres droites des
hommes, vous ne devez pas perdre
de vue le sens sacerdotal profond de
votre vie : vous devez être des
médiateurs dans le Christ Jésus pour
amener toutes choses à Dieu, afin
que la grâce divine anime toutes
choses »[10]. Cette mission
sanctificatrice des chrétiens non
ordonnés est intimement liée à la
mission sanctificatrice des ministres
sacrés, et en a besoin. Saint
Josémaria l'explique en parlant
concrètement de l'apostolat de ses
fils, expliquant que chacun «
s'efforce d'être apôtre dans le milieu
où s'inscrit son travail, et de
rapprocher les âmes du Christ par
l'exemple et la parole : le dialogue.
Mais dans l'apostolat, en conduisant
les âmes dans les voies de la vie
chrétienne, on aboutit au mur



sacramentel. La fonction sanctifiante
du laïc a besoin de la fonction
sanctifiante du prêtre, qui
administre le sacrement de la
pénitence, célèbre l'Eucharistie et
proclame la parole de Dieu au nom
de l'Église »[11].

Le sacerdoce commun implique
également la mission royale du
Christ, par laquelle tous les chrétiens
font régner le Christ dans leur vie et
dans leur environnement en servant
les autres, en particulier les pauvres,
les malades et tous ceux qui sont
dans le besoin. Le service est la
manière dont s'exerce la véritable
dignité des chrétiens. Il nous aide
également à découvrir et à réaliser
ce que Dieu a voulu pour le monde.

Dieu a conçu le sacerdoce commun et
le sacerdoce ministériel pour qu'ils
soient mutuellement ordonnés l'un à
l'autre dans l'Église. Leur sacerdoce
se présente sur terre dans cette



articulation mutuelle. Le cléricalisme
est donc un déséquilibre de cette
ordination mutuelle. Il se produit
lorsque les ministres envahissent le
domaine des autres fidèles dans des
affaires et des choses qui ne les
concernent pas, ou lorsque les fidèles
non ordonnés envahissent le
domaine du sacerdoce ministériel en
remplissant des fonctions qui
appartiennent aux ministres.

Diversité des vocations dans
l'Église

L'Église doit proclamer et établir
parmi tous les peuples le Royaume
de Dieu inauguré par le Christ. Sur
terre, elle est la semence et le
commencement de ce Royaume.
Après sa Résurrection, le Seigneur a
envoyé les Apôtres proclamer
l'Évangile, baptiser et enseigner pour
accomplir tout ce qu'il avait ordonné
(Mt 28, 18 et s.). Le Seigneur a laissé à
son Église la même mission que le



Père lui avait confiée (cf. Jn 20,21).
Dès le début de l'Église, cette mission
a été remplie par tous les chrétiens
(cf. Actes 8, 4 ; 11, 19) qui sont
souvent allés jusqu'à sacrifier leur
propre vie pour l'accomplir. Le
mandat missionnaire du Seigneur
trouve sa source dans l'amour
éternel de Dieu qui a envoyé son Fils
et son Esprit parce qu'Il veut « que
tous les hommes soient sauvés et
parviennent à la pleine connaissance
de la vérité » (1 Tm 2, 4).

Dans cet envoi missionnaire sont
contenues les trois fonctions de
l'Église sur terre : le munus
propheticum (annoncer la bonne
nouvelle du salut dans le Christ), le 
munus sacerdotale (rendre présente
et transmettre la vie du Christ qui
sauve par les sacrements et par la
grâce) et le munus regale (aider les
chrétiens à accomplir la mission de
conduire le monde à Dieu et de
croître en sainteté). Si tous les fidèles



partagent cette même mission, tous
ne jouent pas le même rôle. Certains
sacrements et charismes configurent
les chrétiens pour certains rôles liés
à la mission et les en rendent
capables.

Comme nous l'avons vu, ceux qui
détiennent le sacerdoce commun et
ceux qui détiennent également le
sacerdoce ministériel sont
mutuellement ordonnés les uns aux
autres de manière à rendre présents
le sacerdoce et la médiation du Christ
sur terre, les dons de grâce, de force
et de lumière dont tous ont besoin
pour accomplir la mission. Certains
d'entre eux ont été conformés au
Christ, chef de l'Église, d'une manière
spécifique, distincte des autres.
Ayant reçu le sacrement de l'Ordre,
ils possèdent le sacerdoce ministériel
pour rendre le Christ
sacramentellement présent à tous les
autres fidèles. Ceux qui ont reçu la
plénitude du sacrement de l'Ordre



sont les évêques, successeurs des
Apôtres. Ceux qui ont reçu le
sacrement de l'Ordre au deuxième
degré sont les prêtres qui assistent
directement les évêques. Le
troisième degré du sacrement de
l'Ordre, le diaconat, configure le
chrétien au Christ serviteur, pour
assister l'évêque et les prêtres dans la
prédication, la charité et la
célébration de certains sacrements.

En ce qui concerne la mission
d'amener le monde à Dieu, il y a
deux grandes conditions de vie qui
sont liées à cette tâche. Certains ont
la vocation particulière d'amener le
monde à Dieu de l'intérieur, ce sont
les laïcs. Ils le font en ordonnant
selon Dieu les affaires temporelles
avec lesquelles leur vie est imbriquée
(cf. Lumen gentium, 31). Puisqu'ils
participent au sacerdoce du Christ,
les laïcs participent à sa mission
sanctificatrice, prophétique et
royale[12]. Ils participent à la mission



sacerdotale du Christ lorsqu'ils
offrent en sacrifice spirituel,
notamment dans l'Eucharistie, leur
propre vie avec toutes leurs œuvres.
Ils participent à la mission
prophétique du Christ lorsqu'ils
acceptent la Parole du Christ dans la
foi et la proclament au monde par le
témoignage de leur vie et de leurs
paroles. Ils participent à la mission
royale du Christ parce qu'ils
reçoivent de Lui le pouvoir de
vaincre le péché en eux-mêmes et
dans le monde par l'abnégation et la
sainteté de vie, et ils imprègnent de
valeurs morales les activités
temporelles de l'homme et les
institutions de la société.

D'autres ont la vocation particulière
de se séparer des réalités et des
activités séculières en vivant selon
un état de vie spécifique qui
ressemble, autant qu'il est
humainement possible, à la condition
de vie que les hommes auront à la fin



(ils ne se marient pas et vivent
souvent en frères ou sœurs dans des
communautés, ils ne possèdent pas
de biens, ils changent souvent de
nom pour signifier qu'ils meurent à
leur vie antérieure, etc.) Pour entrer
dans cet état de vie, ils se consacrent
de manière spéciale à Dieu par la
profession des conseils
évangéliques : chasteté (dans le
célibat ou la virginité), pauvreté et
obéissance. La vie consacrée est un
état de vie reconnu par l'Église, qui
participe à sa mission par un plein
dévouement au Christ et à ses frères,
témoignant de l'espérance du
Royaume des cieux[13]. Concrètement,
par leur état de vie, ils rappellent à
tous les autres qu'ils n'ont pas de
demeure permanente en ce monde,
ils témoignent publiquement que
toutes les réalisations humaines
doivent être transfigurées au jour de
la venue du Seigneur, et ils
conduisent le monde à Dieu comme
par attraction, en dehors des activités



et des affaires dont ils se sont retirés
(cf. Lumen gentium, 44 ; PC, 5).

Les laïcs et les religieux portent le
monde à Dieu à partir de positions
différentes : les premiers, de
l'intérieur, en favorisant le
développement de la création selon
la disposition divine (cf. Gn 2, 15) ; les
seconds, de l'extérieur, en entraînant
la création vers sa consommation
qu'ils anticipent symboliquement
dans leur mode de vie. Les premiers
ont besoin des seconds pour leur
rappeler que le monde ne peut être
amené à Dieu sans l'esprit des
béatitudes ; les seconds ont besoin
des premiers pour leur rappeler que
la vocation originelle de l'homme est
d'amener la création à la perfection
que Dieu lui a destinée ; les uns et les
autres, en communion, servent à la
construction du Royaume de Dieu. La
vie consacrée contribue aussi
beaucoup à l'animation chrétienne
du monde par les œuvres de charité,



de bienfaisance et d'assistance
sociale, auxquelles elle se consacre
généreusement.

En outre, dans la vie de l'Église, de
nombreuses voies et moyens de
réaliser la mission commune
apparaissent. Le XXe siècle a vu
naître de nombreuses réalités,
mouvements, nouvelles
communautés monastiques et autres
institutions plus récentes, qui
collaborent toutes à l'évangélisation
avec leurs propres charismes.

Octave pour l'unité des chrétiens

L'Église est Une parce que son origine
et son modèle est la Sainte Trinité ;
parce que le Christ, son fondateur,
rétablit l'unité de tous en un seul
corps ; parce que l'Esprit Saint unit
les fidèles à la Tête, qui est le Christ.
Cette unité se manifeste dans le fait
que les fidèles professent la même
foi, célèbrent les mêmes sacrements,
sont unis dans la même hiérarchie,



ont la même espérance commune et
la même charité.

L'Église subsiste comme société
constituée et organisée dans le
monde dans l'Église Catholique
gouvernée par le successeur de
Pierre et par les évêques en
communion avec lui (cf. Lumen
gentium, 8). C'est en elle seule que
l'on peut obtenir la plénitude des
moyens de salut, puisque le Seigneur
a confié tous les biens de la Nouvelle
Alliance au seul Collège apostolique
dont le chef est Pierre. Le Christ a
donné l'unité à l'Église et elle subsiste
dans l'Église Catholique. Cette unité
n'est pas perdue à cause de la
désunion des chrétiens entre eux.
Les séparations entre chrétiens
causent cependant une blessure dans
l'Église, peuvent provoquer des
scandales et retarder
l'évangélisation.



Ceux qui sont nés dans un état de
séparation de l'Église Catholique ne
peuvent pas simplement être
considérés comme des schismatiques
ou des hérétiques. Dans leurs
communautés et leurs Églises, ils
peuvent recevoir la grâce par le
Baptême. Il y a en eux de nombreux
biens de sanctification et de vérité
qui viennent du Christ et poussent à
l'unité catholique, et l'Esprit Saint les
utilise comme instruments de salut,
puisque leur force vient de la
plénitude de la grâce et de la vérité
que le Christ a donnée à l'Église
Catholique[14].

Les membres de ces Églises et
communautés sont incorporés au
Christ par le Baptême et nous les
reconnaissons donc comme des
frères et sœurs. Nous sommes dans
une certaine communion de prières
et d'autres bénéfices spirituels, voire
une certaine union véritable dans
l'Esprit Saint, avec les chrétiens qui



n'appartiennent pas à l'Église
Catholique (cf. Lumen gentium, 15).
Nous pouvons grandir dans l'unité :
en nous rapprochant du Christ et en
aidant les autres chrétiens à se
rapprocher de Lui ; en favorisant
l'unité dans l'essentiel, la liberté dans
l'accessoire et la charité en toutes
choses ; en rendant la maison de
Dieu plus habitable pour les autres ;
en grandissant dans la vénération et
le respect pour le Pape et la
hiérarchie, en les aidant et en
suivant leurs enseignements.

Le mouvement œcuménique est une
tâche ecclésiale qui recherche l'unité
visible des chrétiens dans l'unique
Église fondée par le Christ. C'est un
désir du Seigneur (cf. Jn 17,21). Elle
se réalise par la prière, la conversion
du cœur, la connaissance fraternelle
mutuelle et le dialogue théologique.

L'octave de prière pour l'unité des
chrétiens est l'une des activités qui



forme le mouvement œcuménique,
se situant dans le domaine de
l'œcuménisme dit spirituel. Elle est
née aux États-Unis d'Amérique en
1908 des mains de l'épiscopalien Paul
Watson qui a ensuite rejoint l'Église
Catholique. Les papes Pie X et Benoît
XV ont salué et encouragé tous les
catholiques à se joindre à cette
initiative. Elle est célébrée du 18 au
25 janvier, jour de la fête de la
conversion de saint Paul. Outre dans
l'Église Catholique, elle est célébrée
dans plusieurs Églises orthodoxes et
dans de nombreuses communautés
chrétiennes. Dans certains endroits,
cela peut inclure des réunions de
prière ou même une prière
liturgique, comme les Vêpres, avec la
présence de chrétiens qui ne sont pas
en pleine communion avec l'Église
Catholique. Le plus répandu,
cependant, est la prière personnelle
pour cette intention commune en
faveur de l’unité visible des chrétiens
pendant les huit jours indiqués.



Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église Catholique, 
748-945

- Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 147-193

- Saint Jean-Paul II, encyclique Ut
unum sint, 25 mai 1995.

- José-Ramon P. Aranguena, L’Église,
Laurier, 2004.

[1] Catéchisme de l'Église Catholique,
777 ; cf. Compendium du Catéchisme
de l'Église Catholique, 147.

[2] Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 149 ; cf. 
Catéchisme de l'Église Catholique,
778.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P20.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html#JE%20CROIS%20AU%20SAINT-ESPRIT


[3]NdT : L'étymologie du mot « synode
» est sun-odos, c’est-à-dire « route
ensemble » ou « voyage en
compagnie », du grec ancien ὁδός,
hodos, qui signifie « chemin » ou «
route ».

[4] Catéchisme de l'Église catholique,
782-786.

[5] Catéchisme de l'Église catholique,
787-795.

[6] Saint Josémaria Escrivá, Chemin, no

755.

[7] « Voilà plus d'un quart de siècle
qu'en récitant le Credo et en
affirmant ma foi en la divinité de
l'Église, une, sainte, catholique et
apostolique, j'ajoute souvent : malgré
les malgré. Quand il m'arrive de
commenter cette coutume
personnelle, si quelqu'un me
demande à quoi je veux faire
allusion, je lui réponds : ``à tes 
péchés et aux miens’’ » (Saint

https://fr.wikipedia.org/wiki/Grec_ancien


Josémaria Escrivá, Quand le Christ
passe, no 131).

[8] Saint Josémaria Escrivá , Quand le
Christ passe, no 131.

[9] Compendium du Catéchisme de
l'Église catholique, 177.

[10] Saint Josémaria Escrivá, Lettres,
Rome, 28 mars 1955, no 4.

[11] Saint Josémaria Escrivá, Entretiens
avec Mgr Josémaria Escrivá de
Balaguer, no 69 : « La sainteté — la
véritable sainteté — déborde de son
vase pour remplir d’autres cœurs,
d’autres âmes de sa surabondance.
Nous autres, enfants de Dieu, nous
nous sanctifions en sanctifiant les
autres. — Est-ce que la vie chrétienne
se diffuse autour de toi ? Penses-y
bien chaque jour » (Forge, no 856).

[12] Compendium du Catéchisme de
l'Église catholique, 189-191.



[13] Compendium du Catéchisme de
l'Église catholique, 192 et s. « Notre
mission de chrétiens est de
proclamer cette Royauté du Christ, de
l'annoncer par nos paroles et par nos
œuvres. Le Seigneur veut que les
siens soient présents à tous les
carrefours de la terre. Il en appelle
certains au désert afin que, se
désintéressant des péripéties de la
société des hommes, ils témoignent
aux autres que Dieu existe. À
d'autres, Il confie le ministère
sacerdotal. Mais Il veut que le plus
grand nombre des siens reste au
milieu du monde, dans les
occupations terrestres. Par
conséquent, ces chrétiens-là doivent
porter le Christ dans tous les milieux
où s'accomplissent les tâches
humaines : à l'usine, au laboratoire,
dans les champs, dans l'atelier de
l'artisan, dans les rues de la grande
ville et sur les sentiers des
montagnes » (Saint Josémaria



Escrivá, Quand le Christ passe, no

105).

[14] Catéchisme de l'Église Catholique,
819.

Miguel de Salis

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/theme-15-leglise-
fondee-par-le-christ/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/theme-15-leglise-fondee-par-le-christ/
https://opusdei.org/fr/article/theme-15-leglise-fondee-par-le-christ/
https://opusdei.org/fr/article/theme-15-leglise-fondee-par-le-christ/

	Thème 15. L'Église, fondée par le Christ

