
opusdei.org

Soif de bonheur,
appel universel à la
sainteté

Au tréfonds de la révélation
chrétienne se trouve la
reconnaissance que Dieu est
amour, qu’il nous aime et qu’il
attend notre amour (cf. 1 Jn 4).
Or la sainteté n’est pas autre
chose. Elle comble notre besoin
d’aimer et d’être aimés.

19/06/2018

Dieu a soif de notre soif



L’aspiration au bonheur pour
toujours est ancrée dans le cœur de
la personne humaine. Seul l’amour
réalise cet ardent désir, comme en
témoignent l’expérience et la
littérature universelles. Au tréfonds
de la révélation chrétienne se trouve
la reconnaissance que Dieu est
amour, qu’il nous aime et qu’il attend
notre amour (cf. 1 Jn 4). Or la
sainteté n’est pas autre chose. Elle
comble notre besoin d’aimer et d’être
aimés. Lorsqu’il proclame les
Béatitudes, Jésus Christ associe le fait
d’être heureux à la sainteté.

La sainteté est la présence de Dieu

« Jésus, souviens-toi de moi quand tu
viendras dans ton Royaume » (Lc
23,42). La réponse de Jésus est
immédiate, car « Dieu a soif de notre
soif[1] » : « Aujourd’hui, avec moi, tu
seras dans le Paradis» (Lc 23,42-43).
La promesse de Jésus crucifié au bon
larron est celle d’un jardin de vraie



félicité, le « paradis ». Le Christ
dévoile aussi que le bonheur, c’est
d’être avec lui ! Les disciples
d’Emmaüs feront l’expérience de
cette ineffable présence de Dieu : «
Notre cœur n’était-il pas brûlant en
nous, tandis qu’il nous parlait sur la
route et nous ouvrait les Écritures ?
» (Lc 24,32).

Les Écritures manifestent la présence
de Dieu dans son peuple, choisi pour
devenir saint. Dieu est le seul trois
fois saint, selon le superlatif absolu
hébreu (cf. Is 6, 3). L’homme et la
femme sont à l’image de leur
Créateur, appelés à le connaître et à
l’aimer (cf. Gn 1,27). Aussi le peuple
d’Israël se sait-il convoqué pour être
saint car Dieu est saint (cf. Lv 19,2) :
sa présence est sanctifiante. « J’ai soif
» (Jn 19,28) : Jésus a soif d’être avec
nous. Il est l’Emmanuel, ce qui veut
dire « Dieu-avec-nous » (Mt 1,23) ; il
est « le Saint de Dieu » (Jn 6,69).



Avec sa présence, le Christ nous offre
l’exemple à suivre. Les Béatitudes
dessinent son portrait. Il accomplit
l’Écriture comme modèle de sainteté,
à l’image de son Père : « Soyez
parfaits comme votre Père céleste est
parfait » (Mt 5, 48). La sainteté est
une participation dans le Christ à la
vie divine, « en esprit et en vérité »
(Jn 4,24). Elle est d’abord l’œuvre de
Dieu, qui « nous a sauvés et nous a
appelés par une vocation sainte, non
à cause de nos œuvres, mais selon
son propre dessein et selon la grâce
qui nous a été donnée dans le Christ
Jésus avant le commencement des
siècles » (2 Tm 1, 9).

Trouver le vrai bonheur, c’est
participer à la vie de Jésus Christ, le
laisser agir en nous, partager ses
sentiments ; plus encore, c’est
participer à son être même. Saint
Jean Paul II l’exprime avec des mots
audacieux : « Par la grâce reçue dans
le baptême, l’homme participe à la



naissance éternelle du Fils par le
Père puisqu’il devient fils adoptif de
Dieu : fils dans le Fils[2] ». Par la
participation à la nature divine, on
est donc saint dès le baptême[3]. La
sainteté n’est autre chose que la
plénitude de la filiation divine dans
le Christ par l’Esprit. « Il nous a
choisis, dans le Christ, avant la
fondation du monde, pour que nous
soyons saints, immaculés devant lui,
dans l’amour. Il nous a prédestinés à
être, pour lui, des fils adoptifs par
Jésus, le Christ » (Ep 1,4-5). On n’est
saint que « dans l’amour », en
présence de Dieu : « devant lui ».

Mais la sainteté est aussi un
parcours et une fin

L’appel à la sainteté est universel
dans le temps et dans l’espace. Il est
pour tous, partout, donc pour
chacun. Pour moi aussi, qui crois
inconsciemment peut-être que la
sainteté, celle qui est dure comme le



granit, solide comme le roc, capable
de sacrifice, c’est bien, mais pour les
autres, quelques autres, pas moi… ou
en tout cas, on verra plus tard.
Pourtant l’amour n’attend pas : en
marchant devant ses disciples Jésus
était pressé de donner sa vie à
Jérusalem (cf. Lc 19,28). La sainteté
est ainsi un chemin. Dans sa
Providence Dieu nous fixe un but
élevé mais c’est à nous de dessiner
notre parcours. Êtres de relation, ce
n’est jamais seuls que nous écrivons
le poème de notre vie : d’une
certaine façon ceux qui avancent à
nos côtés en sont les coauteurs, avec
l’Esprit Saint, infiniment respectueux
de notre liberté.

L’appel à la sainteté exige une vie
morale droite : « Que le saint se
sanctifie encore » (Ap 22,11). Il y a
beaucoup de manières d’y répondre.
La proclamation de cet appel a
longtemps coexisté avec son
obscurcissement ! Les religieux et les



religieuses « attestent d’une manière
éclatante et exceptionnelle que le
monde ne peut se transfigurer et être
offert à Dieu en dehors de l’esprit des
Béatitudes[4] ». C’est en même temps
une erreur courante que d’associer,
inconsciemment peut-être, le désir
d’être radicalement chrétien à une
vocation religieuse ou sacerdotale.
Le concile œcuménique Vatican II a
pourtant proclamé la vocation des
laïcs à la sainteté « dans tous les
divers emplois et travaux du monde,
dans les conditions ordinaires de la
vie familiale et sociale dont leur
existence est comme tissée. À cette
place, ils sont appelés par Dieu pour
travailler comme du dedans à la
sanctification du monde, à la façon
d’un ferment, en exerçant leurs
propres charges sous la conduite de
l’esprit évangélique, et pour
manifester le Christ aux autres avant
tout par le témoignage de leur vie,
rayonnant de foi, d’espérance et de
charité. C’est à eux qu’il revient,



d’une manière particulière,
d’éclairer et d’orienter toutes les
réalités temporelles auxquelles ils
sont étroitement unis[5] ».

Affirmer la valeur des choses
temporelles jaillies de la création
et l’ouverture du monde à la
transcendance et à la présence de
Dieu.

L’immense majorité des gens sont
ainsi appelés à la sainteté au beau
milieu du monde. Ce fut les cas des
premiers chrétiens, comme en
témoigne la lettre à Diognète, vers
l’an 150. Une pleine sécularité
affirme à la fois la valeur des choses
temporelles jaillies de la création et
l’ouverture du monde à la
transcendance et à une présence «
naturelle » de Dieu. Nous sommes
invités à mettre nos talents au
service du prochain et de la société :
du travail bien fait au sens de
l’humour, des responsabilités



assumées à la créativité, en faisant
fructifier nos qualités scientifiques,
littéraires, relationnelles, artistiques,
sportives. Aimer dans le mariage,
chemin de sainteté, c’est trouver son
bonheur à faire celui d’une autre
personne, se sacrifier sans que cela
ne pèse. Qui en revanche donne sa
vie à Dieu dans le célibat chrétien
aime les autres d’un cœur indivis
pour le Seigneur.

Tous saints ! Josémaria Escriva s’est
fait l’écho de cet appel évangélique
qui devait être au cœur même du
message du Concile Vatican II. « Dieu
vous appelle à le servir dans et à
partir des tâches civiles, matérielles,
séculières de la vie humaine : c'est
dans un laboratoire, dans la salle
d'opération d'un hôpital, à la caserne,
dans une chaire d'université, à
l'usine, à l'atelier, aux champs, dans
le foyer familial et au sein de
l'immense panorama du travail, c'est
là que Dieu nous attend chaque jour.



Sachez-le bien : il y aquelque chose de
saint, de divin, qui se cache dans les
situations les plus ordinaires et c'est
à chacun d'entre vous qu'il
appartient de le découvrir[6] ».
Sanctifier son travail c’est le faire
avec compétence, attention, esprit de
service, en faire une activité sainte,
sans perfectionnisme, unie à la
prière et à l’Eucharistie. Que l’on
crée une start-up ou que l’on dresse
une table ; que l’on prépare un
concours ou que l’on planifie un
voyage, tout peut être vivifié par la
présence de Dieu. Apprendre à
mettre un sourire dans sa voix
quand on parle au téléphone, arriver
ponctuellement au bureau, ne pas se
laisser dévorer par son travail, ne
pas médire de « mon chef » ou « ma
chef », éviter un deuxième clic à
l’écran, écouter l’opinion des autres
en étant capable de réviser la nôtre :
rien qui ne soit sous le regard
amoureux de Dieu.



Notre aspiration au bonheur nous
conduit à combler les désirs
immédiats que nous percevons, en
même temps que nous découvrons
une puissance intérieure, une
inspiration, qui nous rend capables
de les élever à l’ordre du bon,
cherchant un bon qui soit vrai ; et
ceci se produit à chaque acte que
nous posons. Alors nous découvrons
la présence de Quelqu’un. Ainsi nous
arrivons « à donner à chaque instant
une vibration d’éternité[7] » : chaque
heure du jour devient la « bonne
heure », un bonheur qui rendra
l’âme bienheureuse par la
participation à la vie divine à
laquelle nous conduit le Christ[8].

C’est dans les petites choses de
chaque jour qu’habituellement nous
rendrons le Christ présent. Le pape
François vient de le rappeler dans
son exhortation apostolique sur
l’appel à la sainteté : « Jésus invitait
ses disciples à prêter attention aux



détails[9] ». Le pape évoque le vin
qui manque lors d’une fête ; une
brebis perdue ; les deux piécettes
d’une pauvre veuve ; l’huile en
réserve pour les lampes. Jésus
demande à ses disciples de vérifier
combien de pains ils ont, ou encore
allume un feu de braise avec du
poisson posé dessus tandis qu’il
attend les disciples à l’aube.

L’exercice des vertus vivifiées par
la charité

L’Église enseigne qu’ « il n’y a pas de
sainteté sans renoncement et sans
combat spirituel (cf. 2 Tm 4). Le
progrès spirituel implique l’ascèse et
la mortification qui conduisent
graduellement à vivre dans la paix et
la joie des béatitudes[10] ». Sainte
Édith Stein cite volontiers Thérèse
d’Avila sur le fait que « la sainteté ne
dépend pas du degré de
contemplation mais du degré de
vertu[11] ». Faire ce qui est bon, bien



le faire, en sorte que la charité vivifie
notre effort au travail, le temps du
jeu, le repos, le fait de vivre
ensemble[12]. Le goût de l’effort et sa
nécessité nous montrent que la
sainteté est inséparable de la croix :
accomplir la volonté de Dieu par
amour. La souffrance qui ne manque
dans aucune vie « respire » alors, car
Dieu est avec nous, et plus encore
dans les moments difficiles. La joie
est là car la filiation divine comporte
l’héritage de la croix : mourir à soi-
même, souffrir avec Jésus pour
ressusciter avec lui (cf. Rm 8,17).
Aujourd’hui cela signifie préserver
des moments de silence, maîtriser
Internet, ne pas se laisser dévorer
par les choses matérielles.

C’est vrai, le Christ a mis la barre très
haut : « Aimez vos ennemis afin que
vous deveniez enfants de votre Père
qui est dans les cieux » (Mt 5, 44-45).
Or nous critiquons parfois facilement
qui sa belle-mère, qui son voisin, qui



telle célébrité ou tel collègue… Il est
possible d’apprendre à pardonner et
de s’unir aux paroles de Jésus en
croix : « Père, pardonne-leur, car ils
ne savent pas ce qu’ils font » (Lc
23,34). Car la sainteté est la plénitude
de la charité, qui vient de Dieu. «
Nous aimons, parce que Dieu lui-
même nous a aimés le premier. Si
quelqu’un dit : “J’aime Dieu”, alors
qu’il a de la haine contre son frère,
c’est un menteur. En effet, celui qui
n’aime pas son frère, qu’il voit, est
incapable d’aimer Dieu, qu’il ne voit
pas. Et voici le commandement que
nous tenons de lui : “celui qui aime
Dieu, qu’il aime aussi son frère !” » (1
Jn 4, 19-21).

S’enthousiasmer pour la Sainte
Écriture

L’Esprit Saint met en nous l’amour
dont nous avons besoin pour aimer
les autres et suivre Jésus. « La
mesure de la sainteté est donnée par



la stature que le Christ atteint en
nous, par la mesure dans laquelle,
avec la force de l'Esprit Saint, nous
modelons toute notre vie sur la
sienne[13] ». C’est ainsi que se crée
l’unité de vie : la foi que l’on professe
est aussi celle que l’on vit, celle dont
on témoigne, celle que l’on prie et
que l’on célèbre. Il y a une
authenticité, une entièreté, une
noblesse d’âme en même temps
qu’une grande douceur et
compréhension à l’égard d’autrui.

D’où l’importance d’une certaine
familiarité avec la Sainte Écriture, si
possible d’une lecture quotidienne. «
Toute œuvre du Christ possède une
valeur transcendante : elle nous fait
connaître la façon d'être de Dieu,
nous invite à croire à l'amour de ce
Dieu, qui nous a créés et qui veut
nous introduire dans son
intimité[14]. » L’attraction du Christ
est grande quand nous lisons les
Évangiles qui « nous racontent que



Jésus n’avait pas où poser la tête,
mais ils nous disent également qu'il
avait des amis chers et de confiance,
toujours désireux de l'accueillir chez
eux. Ils nous parlent également de sa
compassion pour les malades, de la
peine qu’il éprouvait en présence des
ignorants et de ceux qui se trompent.
Ils nous parlent de son indignation
devant l’hypocrisie. Jésus pleure la
mort de Lazare, se fâche contre les
marchands qui profanent le temple,
et laisse son cœur s'attendrir devant
la douleur de la veuve de Naïm[15]».
La contemplation devient
participation à la vie du Christ : dans
l’Évangile notre vie est aussi
mystérieusement écrite[16]. Et cette
Parole de Dieu nous conduit à la
prière et aux sacrements, de manière
habituelle la confession et
l’Eucharistie.

La vraie félicité est cet enracinement
dans l’amour filial qui appelle à se
donner. C’est dans le don



désintéressé d’elle-même que la
personne humaine se trouve, dira le
Concile Vatican II[17]. Qui se donne
ne se reprend pas. La fidélité est le
nom de l’amour à l’épreuve du
temps. Pour saint Grégoire de Nysse
« jamais celui qui monte n’arrête de
désirer ce qu’il connaît déjà[18] ».
Cette ascension est inséparable de
notre témoignage. Marie Madeleine,
apôtre d’apôtres, a rencontré le
Christ ressuscité et aussitôt elle a été
envoyée par lui pour en témoigner ;
le même élan a conduit les disciples
d’Emmaüs à raconter ce qu’ils
viennent de vivre, « parce qu’autant
de joie ne tient pas dans un seul
cœur[19] ». Jamais je n’oublierai
comment saint Josémaria nous
parlait un jour, à Rome, de la
résurrection de Lazare. Le Seigneur
aurait pu faire tomber les
bandelettes qui emprisonnaient
encore son ami ressuscité. Mais il a
préféré demander à ceux qui étaient
là de s’en charger. Jésus a besoin de



nous. Le Tout-Puissant accourt vers
nous pour accomplir de grands
miracles. La proximité de Dieu, la
sainteté, conduisent au service des
autres, et déjà commence le bonheur
sans fin.

Guillaume Derville

Juin 2018

[1] Saint Grégoire de Nazianze : 
Discours 40 « Sur le baptême », in 
Sources chrétiennes (Paris 1990) 358.

[2] Saint Jean Paul II, Homélie, Nursie
(Italie), 23 mars 1980, 2.

[3] Cf. Concile Vatican II, Const.
dogm. Lumen gentium, 40.

[4] Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, 31.



[5] Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, 31.

[6] Saint Josémaria Escriva, Aimer le
monde passionnément, Homélie
prononcée sur le campus de
l'université de Navarre le 8 octobre
1967, in Entretiens avec Mgr Escriva,
Le Laurier, Paris 2014, 114.

[7] Saint Josémaria Escriva, Amis de
Dieu, 239.

[8] Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
de Théologie, IIIa, q. 59 a.2 sol.2.

[9] François, Exhortation apostolique 
Gaudete et exsultate, 19 mars 2018,
144.

[10] Catéchisme de l’Église Catholique,
2015.

[11] Sainte Thérèse Bénédicte de la
Croix (Édith Stein), L’art d’éduquer,
chap. 2, ad solem, p. 82, citant sainte



Thérèse d’Avila, Chemin de perfection,
17, 2.

[12] Il ne manque d’ailleurs pas de
médecins pour constater que la
rectitude morale rend les gens
heureux et qu’une bonne action
procure du plaisir à celui qui
l’accomplit librement. Cf. par ex. :
Richard David Precht, in Le Figaro,
26 janvier 2012 ; Fernando Sarrais, 
Apprendre à se reposer, Le Laurier,
Paris 2018, 85.

[13] Benoît XVI, Audience, 13 avril
2011.

[14] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 109.

[15] Ibidem, 108.

[16] Saint Josémaria, Forge, 754.

[17] Cf. Concile œcuménique Vatican
II, Const. past. Gaudium et spes, 24.



[18] Saint Grégoire de Nysse, Homélie
sur le Cantique des cantiques, 8 : PG
44, 941C.

[19] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
314.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/soif-de-bonheur-
appel-universel-a-la-saintete/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/soif-de-bonheur-appel-universel-a-la-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/soif-de-bonheur-appel-universel-a-la-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/soif-de-bonheur-appel-universel-a-la-saintete/

	Soif de bonheur, appel universel à la sainteté

