
opusdei.org

Science et Foi : du
conflit au dialogue

L’enseignement de l’Eglise sur
certains aspects moraux de la
recherche scientifique suscite
parfois des incompréhensions
ou des critiques. Joseph
Grifone, mathématicien et
Professeur émérite à
l’Université de Toulouse III,
apporte ici quelques
éclaircissements sur un débat
qui a une longue histoire.

02/01/2007



Quelles sont les racines de
l’opposition entre la foi et la
science ?

Il s’agit moins d’une opposition de
principe que d’un débat qui a pris
une forme conflictuelle au XIXe
siècle, bien après la naissance de la
science moderne. Les grands savants
qui sont à l’origine de la révolution
scientifique du XVIIe siècle, Galilée,
Newton, Kepler, pour ne citer que les
plus célèbres, étaient profondément
croyants. Puis la situation a changé.
Jusqu'à la fin du XIXe, il était
relativement courant de présenter le
processus du développement de la
science moderne comme un
affrontement entre la vision
religieuse et la vision scientifique du
monde. On se souvient de l’ironie de
Voltaire vis-à-vis de la piété d’Euler,
le plus grand savant de son époque,
ou des commentaires méprisants
portés sur Lambert, ce génial
mathématicien, physicien et



astronome, parce qu’il assistait aux
offices de la communauté réformée
de Berlin. Bien que les scientifiques
menant ce combat – Moleschott,
Huxley, Spencer, Littré, etc. – ne
fussent pas de la même envergure
que les éminents savants de l’époque
qui prenaient la défense de la foi
chrétienne – Ampère, Maxwell,
Faraday, Kelvin ou Cauchy …, leur
critique laissa des traces encore
aujourd’hui présentes dans les
formes primaires de polémique vis-à-
vis de la croyance religieuse.

A quoi cela est-il dû, à votre avis ?

Il s’agit d’un problème culturel. Le
XVIIIe et le XIXe siècles sont marqués
par le rationalisme des Lumières,
puis par le Positivisme, pour lesquels
la connaissance religieuse doit être
remplacée par le savoir
«scientifique», seul vrai facteur de
liberté et de progrès. Disons que les
succès de la science avaient quelque



peu grisé des esprits cultivés, mais
pas les meilleurs savants. Les
mentalités ont encore évolué depuis :
elles sont désormais marquées par le
« subjectivisme » contemporain.

C’est-à-dire ?

Au XXe siècle, on considère
communément que la religion
appartient au domaine du «privé»,
subjectif, alors que la science a une
validité objective universelle et
«publique». En général on considère
que le domaine de la science et celui
de la religion sont complètement
étanches, et aucun contact, aucun
dialogue n’est possible. L’agressivité
vis-à-vis de la religion est laissée à
des cénacles «rationalistes», ou à des 
blogs plus ou moins qualifiés. Elle est
parfois le fruit des polémiques
suscitées par les problèmes éthiques
de société, mais rarement l’objet d’un
véritable débat entre savants et
scientifiques de renom.



Est-il important de définir les
frontières entre science et
religion ?

C’est certain. Prétendre, par exemple
que la théorie du Big-Bang
démontrerait la Création de l’Univers
et donc l’existence de Dieu, c’est
n’avoir compris ni la théorie duBig-
Bang, ni la notion de Création. Les
mêmes types de problèmes se
rencontrent dans les milieux
chrétiens fondamentalistes qui
rejettent d’une manière superficielle 
toute théorie de l’évolution, ou, à
l’inverse, chez ceux qui prétendent,
tout aussi superficiellement, que
l’évolutionnisme évacuerait l’idée de
Dieu, contredirait la Sainte Écriture,
etc. On a même entendu critiquer la
théorie de la Relativité, parce qu’elle
cautionnerait le relativisme (sic !).

Cependant la science et la foi ne
peuvent s’ignorer mutuellement, et,
depuis les dernières décennies du



XXe siècle, on a pris davantage
conscience de cela.

C’est-à-dire qu’un dialogue entre la
science et la foi est nécessaire ?

Certainement. Il est clair que la
religion sans la science peut
demeurer enfermée en elle-même et
finir par être incapable de
comprendre pleinement la réalité.
Au XVIIe siècle, la science qui venait
de naître, fondée sur le calcul
mathématique et sur l’expérience, ne
correspondait pas à l’image classique
des recherches déductives et
démonstratives. Finalement
certaines autorités religieuses se
révélèrent incapables de
comprendre la valeur de la nouvelle
approche de la nature que Galilée
proposait. Les conséquences de ce
manque d’ouverture se font encore
sentir aujourd’hui.

Inversement, la science qui se ferme
à l’horizon de la religion est



incapable de comprendre le sens de
ce qu’elle cherche. Einstein disait en
1940 que « la science sans la religion
est boiteuse et la religion sans la
science est aveugle ». Il exprimait par
là le sentiment qui semble bien se
faire jour dans le monde scientifique
d'aujourd'hui : la science peut
purifier la religion de ses possibles
erreurs et inversement la religion
peut libérer la science des nouvelles
idolâtries et des faux Absolus.

Pourriez-vous décrire la crise
actuelle ?

Les raisons de cette crise sont
d’abord d’ordre culturel. D’une part,
les progrès mêmes de la science, ont
mis en évidence le caractère limité
du savoir scientifique. D’autre part,
on prend aujourd'hui conscience,
avec une inquiétude bien éloignée de
l’optimisme du XIXe siècle, du fait
que la science et la technologie
peuvent se développer sans tenir



compte des exigences de la vérité
profonde du réel. Il suffit de penser à
la menace nucléaire, au danger des
dérives eugéniques résultant de la
maîtrise acquise par les
manipulations génétiques, ou encore
aux problèmes posés aux libertés
individuelles par le développement
de l’informatique. L’homme
contemporain se sent de plus en plus
faible pour porter sur ses épaules le
poids du vertigineux progrès de la
science qu’il a lui-même engendré.

Le danger, comme plusieurs
penseurs l’ont souligné, est de passer
de la confiance illimitée en la raison,
à la tentation de renoncer à donner
un fondement rationnel aux choix
scientifiques, pour se livrer au mythe
d’un progrès aveugle et au mirage
d’un hédonisme éphémère.

Prochainement : "Les limites du savoir
scientifique", suite de cet article.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/science-et-foi-du-
conflit-au-dialogue/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/science-et-foi-du-conflit-au-dialogue/
https://opusdei.org/fr/article/science-et-foi-du-conflit-au-dialogue/
https://opusdei.org/fr/article/science-et-foi-du-conflit-au-dialogue/

	Science et Foi : du conflit au dialogue

