
opusdei.org

Sanctifier le travail,
se sanctifier dans le
travail, et sanctifier
par le travail

12/12/2012

Il faut «sanctifier le travail, se
sanctifier dans le travail, et sanctifier
par le travail», affirmait le fondateur
de l’Opus Dei, saint Josémaria Escriva
que Jean-Paul II a canonisé le 6
octobre 2002. En affirmant que le
baptême est le fondement de l’appel
universel à la sainteté, saint
Josémaria a donné à des millions de
fidèles à travers le monde une façon



de vivre – un savoir vivre – qui fait
du travail humain un pivot de la
sanctification. «Elever le monde vers
Dieu et le transformer de l’intérieur :
voici l’idéal que le saint fondateur
vous indique1».Nous voudrions faire
notre cet enseignement.

Sanctifier le travail.

Le travail humain apparaît comme
une réalité omniprésente dans toute
l’Ecriture, à commencer par les deux
récits de la Création. Dans le texte le
plus ancien nous lisons : «Au temps
où le Seigneur Dieu fit la terre et le
ciel, il n’y avait encore aucun arbuste
des champs sur la terre et aucune
herbe des champs n’avait encore
poussé, car le Seigneur Dieu n’avait
pas fait pleuvoir sur la terre et il n’y
avait pas d’homme pour cultiver le
sol» (Gn 2,4-5). La Création, sans la
pluie – symbole du don de Dieu – et
le travail de l’homme, n’est qu’un
désert. La vie ne se développe que



par l’alliance du don de Dieu et du
travail humain. Le thème de
l’Alliance par le travail précède la
chute originelle à la suite de laquelle
le travail sera marqué d’une
malédiction. Comme le souligne le
Catéchisme, «le travail n'est pas une
peine, mais la collaboration de
l'homme et de la femme avec Dieu
dans le perfectionnement de la
création visible (CÉC n° 378)». Notons
simplement en passant que cette
Alliance est rappelée à l’offertoire de
la Messe – sacrement de la vie – «Tu
es béni, Dieu de l’univers, toi qui nous
donnes ce pain, fruit de la terre et du
travail des hommes ; nous te le
présentons: il deviendra le pain de la
vie». Ce récit de la Création souligne
également la confiance que Dieu
accorde à l’homme : «Le Seigneur
Dieu prit l’homme et l’établit dans le
jardin d’Eden pour le cultiver et le
garder» (Gn 2,15). Au cœur de
l’ouvrage de l’homme il y a la
responsabilité de celui-ci vis-à-vis de



la Création que Dieu lui confie, ce
que souligne le second récit : «Dieu
les bénit et leur dit ‘soyez féconds,
multipliez, emplissez la terre et
soumettez-la (...)’ Dieu vit tout ce qu’il
avait fait : cela était très bon» (Gn
1,28;31).

Parce qu’il est signe de l’Alliance et
de la confiance entre Dieu et
l’homme, le travail est marqué par la
rupture originelle. «C'est à force de
peine que tu en tireras ta nourriture
tous les jours de ta vie (...). C'est à la
sueur de ton visage que tu mangeras
du pain, jusqu'à ce que tu retournes
dans la terre, d'où tu as été pris» (Gn
3,17-19). L’Alliance n’est plus une
évidence pour celui qui peine à la
tâche et le travail humain devient un
lieu de combat où l’homme doit
retrouver la confiance en son
Créateur. «Même s'il est associé à la
fatigue et à l'effort, le travail ne cesse
pas d'être un bien, en sorte que
l'homme se développe en aimant son



travail2». Mais ce combat n’aurait
aucun sens si le Seigneur lui-même
n’était venu assumer cette réalité de
la vie humaine non seulement pour
la rétablir dans l’ordre originel mais
plus encore pour lui donner une
valeur nouvelle dans l’ordre de la
Rédemption. Parce qu’il a embrassé
le travail humain, le Christ lui
confère une valeur dans l’œuvre du
Salut. Sanctifier le travail c’est
comprendre que tout labeur, qu’il
soit intellectuel ou manuel,
professionnel ou familial, toute peine
laborieuse vécue dans l’amour de
Dieu, peut être uni au travail
rédempteur de la Croix. Il s’agit de
vivre le travail comme le Christ en
son Incarnation, mais plus encore de
le vivre AVEC le Christ afin de «Lui
être comme une humanité de surcroît
en laquelle Il puisse perpétuer sa vie
de réparations, de sacrifices, de
louanges et d'adoration3» au cœur de
toute activité humaine. Sanctifier le



travail c’est désirer se sanctifier dans
le travail.

Se sanctifier dans le travail.

Au cœur de la spiritualité de saint
Josémaria il y a l’appel universel à la
sainteté. Si le travail est pour lui
comme le pivot de la sainteté c’est
parce qu’il est une activité humaine
commune à tous. La valeur première
et fondamentale du travail c’est
l’homme qui l’accompli. Non pas ce
qu’il fait, mais la façon dont il le fait.
«En fin de compte, le but du travail,
écrit Jean-Paul II, de tout travail
exécuté par l'homme fût-ce le plus
humble service, le travail le plus
monotone selon l'échelle commune
d'évaluation, voire le plus
marginalisant reste toujours l'homme
lui-même 4». La référence à la Croix
maintient le baptisé dans un
réalisme spirituel, marque de toute
spiritualité chrétienne. Quel que soit
son travail, tout homme connaît un



jour ou l’autre, une lassitude qui lui
fait éprouver sa misère. C’est là que
le Seigneur l’appelle à poser un acte
de foi et d’amour pour unir cette
souffrance à celle du Christ
Rédempteur. «Tu me demandes :
pourquoi cette Croix de bois ? Écrit
saint Josémaria, (...) En levant les
yeux du microscope, le regard tombe
sur la Croix noire et vide. Cette Croix
sans Crucifié est un symbole. Elle a un
sens que les autres ne verront pas. Et
celui qui, fatigué, était sur le point
d’abandonner la tâche, se remet à
l’oculaire et poursuit son travail,
parce que la Croix vide appelle des
épaules qui la portent5». Le travail
n’est jamais un but en lui-même, il
est un moyen en vue de notre
sanctification, elle-même finalisée
par la Gloire de Dieu. Ce qui sanctifie
ce n’est pas le travail effectué, mais
l’union d’amour avec Dieu recherché
au travers de ce travail. «Notre
sanctification, écrit le frère Laurent de
la Résurrection, dépend, non du



changement de nos œuvres, mais de
faire pour Dieu ce que nous faisons
ordinairement pour nous-mêmes6».
Tout baptisé est appelé à cette
conversation continuelle avec le
Bien-Aimé. Un cœur à cœur que rien
ne peut interrompre si la volonté est
orientée vers Dieu. «Quand on l'aime,
les choses extérieures ne peuvent
distraire du Maître», écrit Elisabeth
de la Trinité 7. Cette présence
continuelle à Dieu au sein même du
travail est rendue possible par la
pratique de temps particuliers
réservés uniquement à la prière dans
le silence du cœur. La lettre
apostolique Dies Domini8 rappelle
également l’importance
fondamentale du repos dominical et
de la sanctification de ce premier
jour de la semaine qui la colore toute
entière (cf. n°64-68).

Sanctifier par le travail.



La joie qui naît pour le chrétien de se
savoir à chaque instant sous le
regard plein de tendresse de Dieu,
fait de lui un apôtre. La valeur de son
apostolat dépend d’abord de sa vie et
non de ses paroles. Vase d’argile,
lampe brillant d’un feu qui le
dépasse, le chrétien qui cultive sa
relation amoureuse avec Dieu
devient, pour ceux qui le côtoient, un
témoin du Ressuscité. Quel que soit
son travail, il le vit pleinement, tout
entier présent à Celui qui est sa Vie.
«Quel que soit votre travail, faites-le
avec âme, comme pour le Seigneur et
non pour des hommes, sachant que le
Seigneur vous récompensera en vous
faisant ses héritiers. C'est le Seigneur
Christ que vous servez» (Col 3,23-24).
Que de temps perdu pour celui qui
travail la semaine dans l’attente du
week-end, l’année dans l’attente des
vacances... la vie dans l’attente de la
retraite ! Le travail peut être vécu
comme une parenthèse absurde dans
une vie sans but surnaturel, toute



orientée vers le vide et l’illusion de
plaisirs éphémères. Il peut aussi être
vécu comme une drogue
abrutissante, servi comme une idole
capricieuse qui demande toujours
plus de sacrifices : repos dominical,
famille, loisir, etc...

Plus que jamais le chrétien doit être
dans son travail le levain dans la
pâte. L’apostolat, pour être vrai, n’a
pas besoin de foules immenses à
convertir, mais de cœurs à toucher
simplement par une présence, une
bonne parole, un encouragement,
une façon de regarder sans mépris et
de travailler avec l’amour de
l’ouvrage bien fait. «Inutile de
t’empresser à tant d’œuvres
extérieures, s’il te manque l’Amour. –
C’est coudre avec une aiguille sans fil.
Quel dommage si, en fin de compte, tu
avais fait ‘ton’ apostolat au lieu de
‘son’ Apostolat!9». La fécondité
surnaturelle du travail est le fruit de
la vie théologale de celui qui œuvre



simplement là où Dieu l’appelle :
dans son humble quotidien. Et cela
commence toujours par la prise au
sérieux de la grâce baptismale. Une
grâce entretenue par une vraie vie
théologale : dans une prière de
simple présence à Dieu, dans une
écoute quotidienne de sa Parole,
dans les sacrements reçus
régulièrement et avec foi. Mais aussi
dans une étude proportionnée aux
capacités de chacun, avec un vrai
désir de connaître Celui avec qui l’on
converse dans la prière. Tout
chrétien doit nourrir son cœur et son
intelligence de ce que l’Eglise donne
à chacun pour porter des fruits dans
l’amour de Dieu et du prochain.

Quelle grâce pour le monde qu’une
mère de famille simplement
enracinée dans l’Amour du Christ,
qu’un artisan ou un ouvrier aimant
Dieu par le travail de ses mains,
qu’un chercheur contemplant la
sagesse de Dieu au travers de



l’intelligence de l’homme ! Laisser
s’épanouir la grâce baptismale c’est
apprendre à vivre son travail en
communion amoureuse avec ce Dieu
qui a assumé, en son Incarnation,
toutes les réalités humaines à
l’exception du péché. Vécu ainsi, le
travail humain peut retrouver sa
dimension d’Alliance. Au cœur de
cette spiritualité, il y a un grand désir
d’unification de toute l’existence
chrétienne, comme le rappelait le
Saint Père dans son homélie lors de
la canonisation de saint Josémaria
Escriva :

«En fait, il ne se lassait pas d’inviter
ses fils spirituels à invoquer l’Esprit
Saint pour faire en sorte que leur vie
intérieure, c’est-à-dire la vie de
relation avec Dieu, et leur vie
familiale, professionnelle et sociale,
faite de petites réalités terrestres, ne
soient pas séparées, mais constituent 
une seule existence sainte et pleine
de Dieu».



Article paru dans la revue de
spiritualité carmélitaine Vives
Flammes* (septembre 2004 /
n°256).

* les Editions du Carmel – 33 avenue
Jean Rieux – 31500 Toulouse

Notes

1. Jean-Paul II, Homélie de la
canonisation

2. Jean-Paul II, Laborem Exercens n°
11, 1987

3. Élisabeth de la Trinité, L 256

4 .Laborem exercens, n°6

5. Saint Josémaria, Chemin, n° 277

6. Frère Laurent de la Résurrection, 
Entretiens, n° 44

7. L 183

8. Jean-Paul II, 31 mai 1998



9. Saint Josémaria, Chemin, n° 967

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/sanctifier-le-
travail-se-sanctifier-dans-le-travail-et-
sanctifier-par-le-travail/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/sanctifier-le-travail-se-sanctifier-dans-le-travail-et-sanctifier-par-le-travail/
https://opusdei.org/fr/article/sanctifier-le-travail-se-sanctifier-dans-le-travail-et-sanctifier-par-le-travail/
https://opusdei.org/fr/article/sanctifier-le-travail-se-sanctifier-dans-le-travail-et-sanctifier-par-le-travail/
https://opusdei.org/fr/article/sanctifier-le-travail-se-sanctifier-dans-le-travail-et-sanctifier-par-le-travail/

	Sanctifier le travail, se sanctifier dans le travail, et sanctifier par le travail

