
opusdei.org

Sainteté dans le
monde, le chemin
des laïcs

Vers le centenaire du
bienheureux Escriva : entretien
avec le prélat de l'Opus Dei, Mgr
Echevarria.

18/10/2001

7 juillet 2001

Ambiance de veille pour l'Opus Dei.
Dans quelques mois, le 9 janvier
2002, sera célébré le centenaire de la
naissance du fondateur, le
bienheureux Josémaria Escriva,



pionnier de la sanctification des laïcs
à partir de la vie quotidienne — du
travail à la famille, de la culture du
temps libre aux relations amicales —,
et à partir d'un esprit vécu avec
naturel, et fondé sur la prière, une
formation chrétienne continue, la
responsabilité et l'apostolat.

Dans cette antichambre du
centenaire, Mgr Echevarria, second
successeur d'Escriva à la tête de ce
qui est devenu une prélature
personnelle depuis 1982, a accordé
cette interview exclusive à Avvenire,
au siège central de Rome, viale Bruno
Buozzi, où reposent les restes mortels
du fondateur. Il y parle de la nature
et des activités de l'Opus Dei en Italie
et dans le monde.

Mgr Echevarria, que signifie pour
l'Opus Dei la mémoire du
bienheureux Josémaria Escriva ?

Ce centenaire n'est pas une simple
commémoration, mais plutôt une



invitation à réfléchir aux
enseignements du fondateur de
l'Opus Dei, et à découvrir de
nouvelles manières de les incarner
dans la vie ordinaire. Le
bienheureux Josémaria répétait
souvent : « C'est du Christ que nous
devons parler, non de nous-mêmes. »
Le fondateur de l'Opus Dei a passé
son temps à annoncer Jésus-Christ,
en rappelant que l'on peut être
pleinement disciple du Christ au
milieu du monde. Ce centenaire doit
faire écho à cette vérité chrétienne
radicale, qui remplit la vie de sens et
de joie.

Que veut dire aujourd'hui pour un
laïc chrétien être un « saint d'autel
», comme Escriva le prêchait ?
L'imperfection est quelque chose
de connaturel à la condition
humaine ?

C'est justement parce que nous
sommes imparfaits que nous devons



rechercher la sainteté, c'est-à-dire
l'identification à Jésus-Christ. C'est lui
qui nous l'a demandé. Or, il ne
demande pas l'impossible. Nos
péchés et nos misères personnelles
sont évidents. Toutefois ils ne
constituent pas un poids
insupportable ni une condamnation,
mais l'occasion de nous convertir à
Dieu. Le Christ nous a rachetés, et
nous pouvons, avec sa grâce et notre
humilité, le suivre et l'imiter :
devenir meilleurs. Les enfants de
Dieu, qui ont conscience de ce que
signifie la réalité de la filiation
divine, savent que la vie chrétienne
est un chemin de libération, une
invitation au bonheur, et non un
ensemble de contraintes ou de
prescriptions sans esprit. Et pour les
laïcs, aspirer à la sainteté signifie,
pour reprendre Vatican II « chercher
le royaume de Dieu en gérant et en
ordonnant, selon Dieu, les affaires
temporelles ».



Où la prélature se développe-t-
elle ?

Grâce à Dieu, le travail apostolique
de la prélature de l'Opus Dei se
développe. Dans des pays à majorité
catholique (Honduras ou Pologne,
pour n'en citer que quelques-uns où
nous avons commencé récemment),
de nombreuses personnes suivent
des activités de formation
chrétienne. Dans d'autres pays, où
les baptisés sont en minorité, comme
en Terre Sainte, à Singapour ou au
Kazakhstan, la rencontre avec la
prélature est pour beaucoup leur
premier contact avec l'Église, grâce à
un lien d'amitié avec un collègue
catholique.

Quel est le « style » de l'Opus Dei ?

L'accent est mis sur la formation
chrétienne de l'individu, non sur la
mise au point d'activités ou de
structures. La foi implique une
découverte personnelle, et une



réponse, tout aussi personnelle, à
Dieu, qui s'inquiète de nous. L'Opus
Dei croît toujours par unités. Et c'est
bien « chacun », dans la mesure où il
s'identifie au Christ, qui en éclaire
d'autres d'une lumière nouvelle.

Escriva a dit que l'Opus Dei « est
une grande catéchèse » : s'il en est
ainsi, pourquoi dit-on parfois qu'il
s'agit plutôt d'une élite spirituelle
et sociale, et qu'il cultive la
discrétion ?

J'invite toute personne qui s'estime
peu informée à s'adresser à un fidèle
de l'Opus Dei, ou à un centre de la
prélature. Il suffit pour cela de
prendre l'annuaire du téléphone ou
de consulter le site d'un bureau
d'information de l'Opus Dei.

Le fondateur de l'Opus Dei disait que,
pour communiquer, il fallait « de
bons émetteurs », et de « bons
entendeurs ». Nous autres, fidèles de
la prélature, nous pouvons améliorer



toujours notre capacité à parler
clairement. Mais d'un autre côté,
pour comprendre l'Opus Dei, il suffit
de comprendre le naturel de la vie
chrétienne ordinaire, ainsi que la
liberté ; car ne pas afficher de signes
distinctifs, ne pas publier de
déclarations communes, ne pas
organiser de réunions de masse ne
veut pas dire que l'on est secret pour
autant.

Que signifie donc ceci ?

Cela veut dire que nous vivons
comme des chrétiens courants, qui
agissent à l'égal de tout citoyen qui se
sent responsable de ses propres
décisions dans le domaine spirituel,
politique, social, économique,
culturel : la vocation à l'Opus Dei
suppose un appel de Dieu, mais aussi
un choix de la part d'un fidèle
catholique, qui décide librement d'y
répondre, et de la vivre
effectivement, sans former un



groupe fermé, mais en étant au
contraire ouvert à toute l'Église.

Dans le contexte du Jubilé, y a-t-il
un « mea culpa » de l'Opus Dei ?

Je pense que la contrition à laquelle
la demande de pardon que le pape a
formulée le 12 mars 2000 nous a
poussés consiste surtout en l'humilité
de reconnaître chacun d'entre nous
nos propres fautes actuelles. Les
membres de l'Opus Dei, chacun de
leur côté, finissent toutes leurs
journées par une demande de
pardon au Seigneur, après un
examen de conscience. Dans l'Opus
Dei, il est fondamental que chacun se
convertisse tous les jours et sache
demander avec humilité pardon à
Dieu et à ceux qu'il a pu blesser ou
offenser. Apprendre à demander
pardon tous les jours, voilà une
bonne résolution après le Jubilé.

Est-il vrai que l'Opus Dei accorde
la priorité aux milieux



intellectuels et aux classes
dirigeantes, comme on le prétend
dans des pays comme l'Italie ?

Le bienheureux Josémaria, en même
temps qu'il suscitait de façon très
concrète le souci pour les plus
démunis, a toujours rappelé que le
travail parmi les intellectuels est une
tâche d'évangélisation absolument
nécessaire : les intellectuels
configurent la société et la culture.
S'ils ne connaissent pas le Christ, si
on ne le leur annonce pas, les
conséquences pour la société sont
évidentes. Cet apostolat sera toujours
d'actualité dans l'Opus Dei, étant bien
entendu que les deux priorités sont
complémentaires, parce qu'à
l'indigence matérielle s'ajoute
aujourd'hui une terrible indigence
intellectuelle et culturelle dans le
domaine religieux.

Il existe en Italie beaucoup
d'écoles promues par des pères et



des mères de famille qui sont en
rapport avec l'Opus Dei. Comment
appréciez-vous ces initiatives ?

Il s'agit là d'une aventure. Ces
initiatives répondent au principe
selon lequel les parents sont les
premiers responsables de l'éducation
de leurs enfants. Certes, comme dans
toute aventure, ils rencontrent de
nombreuses difficultés, entre autres
parce que la loi ne favorise pas ce
rôle des familles dans l'éducation. La
Conférence épiscopale italienne l'a
rappelé récemment. Cela dit, je pense
qu'il vaut la peine de courir le risque
de répondre à ce défi passionnant :
éduquer chrétiennement les enfants
et les amis des enfants. Telle est la
plus importante mission des parents
chrétiens.

L'Opus Dei a la réputation d'être
une institution conservatrice. Pour
quelle raison ?



L'Opus Dei n'a ni dogmes qui lui
soient propres, ni morale
particulière ; il ne constitue pas non
plus une « école » de pensée. Il s'en
tient en tout à la doctrine de l'Église.
Si cela signifie être conservateur,
jugez en vous-même, et vos lecteurs
aussi. Il s'agit en fait d'une grosse
erreur, qui consiste à appliquer à
l'Église des catégories politiques
inadéquates sur le terrain de la foi.
Tout chrétien, s'il est conséquent, a
dans son coeur un grand amour de
son histoire. En même temps il
cultive le désir d'influer de façon
positive sur le monde, de le rendre
plus juste, plus humain, en le
libérant sans faux semblants de tous
ce poids que les idéologies ont
accumulé au long des siècles, du
racisme au manque d'intérêt général
pour les causes de la pauvreté. Le
bienheureux Josémaria disait : « Si
nous autres chrétiens, nous prenions
au sérieux notre foi, c'est la
révolution la plus importante de



l'histoire qui se produirait. » Il y a là
une révolution en puissance, et qui
n'est pas précisément conservatrice.

On assiste actuellement à un
nouvel intérêt pour la religiosité.
Quelle réponse l'Opus Dei apporte-
t-il à ce renouveau de soif
intérieure ?

L'Opus Dei propose un itinéraire de
formation fondé sur les sacrements
— la confession, l'Eucharistie —, la
méditation de l'Écriture et du
magistère de l'Église, l'étude de la
doctrine catholique et de la morale
professionnelle. La prélature fournit
des moyens de formation chrétienne
de manière toujours compatible avec
la vie ordinaire : sans déserter son
métier ou sa profession, mais au
contraire en encourageant chacun à
découvrir la relation qui existe entre
contemplation et travail. Il est
possible d'entretenir une profonde
union à Dieu en préparant un plat de



pâtes, en soignant un malade ou en
jouant un match de football, ou en se
livrant à la recherche scientifique.
Car l'union à Dieu se produit dans le
fond d'un coeur libre : c'est une
question d'Amour.

Parlons de l'appartenance à
l'OEuvre dans le mariage ou dans
le célibat : pourriez-vous nous
expliquer la différence, par
rapport à l'adhésion à un groupe
ou une association ?

Je préfère expliquer ce qu'est la
prélature, plutôt que d'indiquer des
différences. L'incorporation à l'Opus
Dei est, originellement, la réponse
personnelle libre à un appel divin, à
Dieu qui appelle. Celui qui
s'incorpore à la prélature s'engage à
deux choses : à rechercher
l'identification à Jésus-Christ selon
l'esprit de l'Opus Dei, un esprit qui ne
retire personne de l'endroit où il est
ni de la position qu'il occupe ; et à



demeurer sous la juridiction du
prélat quant à ces aspects de la vie
d'union avec le Christ et de
l'apostolat qui affectent la mission
apostolique de la prélature. Il
n'existe pas de différence entre un
fidèle de la prélature et un autre, qui
n'a pas la vocation à l'Opus Dei.

Quels projets nourrissez-vous pour
l'Italie ?

Nous aimerions que tout Italien
intéressé par l'Opus Dei puisse venir
à un centre de la prélature proche.
Or, il y a actuellement des centres
dans une vingtaine de villes. Il reste
donc beaucoup à faire.

Qu'attendez-vous des fidèles de
l'Opus Dei en Italie ?

Qu'ils continuent de donner un
témoignage chrétien dans leur milieu
professionnel, en contribuant à
résoudre les problèmes et à répondre
aux besoins de leur entourage. Ce



pays a donné de nombreux saints à
l'Église. En tant qu'Italien de coeur,
depuis cinquante et un an que je suis
à Rome, j'aimerais que cette tradition
ne s'interrompe pas, bien au
contraire.

Quand interviendra la
canonisation d'Escriva ?

Je ne le sais pas. Nous ne sommes pas
pressés. Cela viendra au moment
opportun, quand Dieu le voudra. La
cause de béatification et de
canonisation de quelques fidèles
laïcs de l'Opus Dei a déjà été ouverte
au Guatemala, en Suisse et en
Espagne. Et nous préparons
l'ouverture de la cause de Mgr Alvaro
del Portillo, premier successeur du
fondateur.

Vous avez vécu vingt-cinq ans
auprès d'Escriva. Gardez-vous de
lui un souvenir particulièrement
lié à l'Italie ?



Le bienheureux Josémaria est venu
vivre à Rome en 1946, et il s'est tout
de suite adapté à la vie et aux
moeurs de ce pays pour lequel il
ressentait une profonde
reconnaissance. C'est ici qu'il est
mort et que ses restes reposent. Il
nous demandait que, s'il mourait en-
dehors de Rome, nous transférions
son corps dans ce pays, parce que
pour lui « romain » voulait dire «
universel ».

Francesco Ognibene // Avvenire

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/saintete-dans-le-
monde-le-chemin-des-laics/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/saintete-dans-le-monde-le-chemin-des-laics/
https://opusdei.org/fr/article/saintete-dans-le-monde-le-chemin-des-laics/
https://opusdei.org/fr/article/saintete-dans-le-monde-le-chemin-des-laics/

	Sainteté dans le monde, le chemin des laïcs

