
opusdei.org

Saint Rosaire : scène
et contemplation
dans le discours

Saint Rosaire, ouvrage de
Josémaria Escriva de Balaguer
conduit le lecteur à rencontrer
Dieu.

12/12/2012

Saint Rosaire, ouvrage de Josémaria
Escriva de Balaguer conduit le
lecteur à rencontrer Dieu. Pour
mieux dire, l’auteur construit son
discours en plusieurs actes, dont le
premier est sa contemplation pour



qu’en dernier, le lecteur contemple à
son tour. Les textes sont, bien
évidemment, d’une grande beauté
littéraire or ce n’est pas l’objectif
principal de l’auteur. Sa finalité n’est
pas seulement esthétique. Il y a une
volonté délibérée de toucher le
lecteur et de le plonger dans la
contemplation. C’est que qu’il
annonce clairement dans son
prologue : « Viens avec moi et, —
c’est le nerf de ma confidence— nous
vivrons la vie de Jésus, Marie et
Joseph ».

l. Introduction

Cet articule a pour objectif de
montrer la force de communication
de Saint Rosaire grâce à l’analyse des
mécanismes d’articulation et
d’expression du sens du texte. Pour
ce faire, je prendrai les deux
premières scènes de cet ouvrage.

2. Finalité du discours



Tout discours est une expression
sémantique déterminée de la réalité.
En paraphrasant Aristote on peut
dire qu’il est l’expression
significative de l’être des choses : 
logos semantikos (De Int. 16 a)

L’une des posibilités du langage est
précisément celle de dire du vrai des
choses : cependant dire vrai ou faux
dans une affirmation, dans un
jugement (De Int. 16 b) n’est pas la
seule détermination possible du fait
sémantique. La littérature et toute
autre création artistique plus que
parler du monde créent leur propre
monde. Autrement dit, lorsqu’elles
s’expriment, elles créent leur propre
référent: le logos sémantique
acquiert ainsi la détermination du 
logos poietikós. Il y a encore une
troisième détermination du fait
sémantique qui vise à intervenir
pratiquement sur la réalité. Dans ce
cas, le langage non seulement dit,



mais exécute : il réalise une action
déterminée : logos pragmatikós.

Pour Aristote, une prière n’est ni
vraie ni fausse (De Int. 17 a) ; elle 
réalise quelque chose : elle s’adresse
à Dieu, elle supplie.

Saint Rosaire, l’ouvrage de saint
Josémaria que nous étudions ici, est
un discours qu e l’on peut
résolument placer parmi les modèles
achevés de logos pragmatique. Ce
sont des textes qui réalisent plutôt
qu’ils ne disent. Que font-ils ? Ils
conduisent tout simplement le
lecteur empirique à rencontrer Dieu.
Mieux encore : l’auteur réalise
plusieurs actions à travers le
discours : il contemple en premier;
puis il fait ensuite que le récepteur
ou lecteur contemple à son tour.
Naturellement, nous sommes devant
des textes d’une grande beauté
littéraire, mais ceci n’est pas le but
principal que l’auteur a recherché.



La finalité n’est pas seulement
esthétique. Il y a une volonté
délibérée d’émouvoir le lecteur et le
plonger dans la contemplation. C’est
ce qui est explicitement indiqué dans
le Prologue au lecteur.

« Viens avec moi et — c’est là le
nerf de ma confidence — nous
vivrons la vie de Jésus, de Marie et
de Joseph »

Tous ceux qui connaissent la vie et
l’œuvre de saint Josémaria savent
bien que la finalité de tout ce qu’il
faisait était essentiellement
apostolique. Approcher les âmes de
Dieu était son seul intérêt. De ce fait,
la dimension esthétique est
subordonnée à la dimension
pragmatique qui est déterminante.
De plus, il nous le dit dans la Note à
la 5ème édition espagnole :

« Lecteur, mon ami : j’ai écrit Saint
Rosaire pour que toi et moi nous



sachions nous recueillir, à l’heure
de prier Notre Dame »

La finalité pragmatique des scènes de
Saint Rosaire est donc évidente.
Cependant, cette façon de « faire que
le récepteur fasse », si propre du
discours pragmatique, ne doit pas
être prise pour un « liste
d’instructions », ni, non plus, comme
une opération visant à « forcer » le
lecteur. Il y a une série de 
mouvements dans les scènes et au
dehors ; les personnages parlent et
agissent, l’émetteur et le récepteur
disent et parlent à leur tour, ils
s’émeuvent, ils s’impliquent.
Cependant, il s’agit de mouvements
librement assumés. Ce sont des
textes ouverts ; le lecteur n’a pas
reçue de consigne d’action
prédéterminée : il peut jouer
n’importe quel rôle dans le texte et
avoir le type d’attitude qu’il veut.
L’auteur du texte agit en modèle et
en exemple afin que le lecteur sache



comment s’y prendre. C’est une
invitation ; le récepteur peut choisir
de fermer le livre et de pas continuer
sa lecture ou de s’engager
volontairement plus loin. En tout cas 
chaque récepteur empirique a devant
lui d’infinies possibilités d’action et
de contemplation, permises par le
texte, de sorte que chaque récepteur
peut actualiser des lectures illimitées
du texte, dans la vérité du texte lui-
même et de l’intention
communicative de l’auteur. On peut
même aller au-delà : l’intention de
saint Josémaria est que le récepteur
prenne l’initiative et arrive à être
créateur, co-auteur, auteur principal
du discours. Le lecteur peut tous les
jours, parcourir les scènes du haut en
bas ; se placer à de différents
endroits ; être le personnage qu’il
veut ; ajouter les personnes qu’il
veut ; adopter les dispositions, les
pensées et les paroles que son
imagination lui inspire ; devenir le
directeur d’orchestre d’une



polyphonie de voix, dans le cadre du
scénario général proposé par le
texte. Il s’agit donc d’un projet de
conversation ouvert qui a été pensé
compte tenu de la liberté pleine et
active du récepteur.

3. DISCOURS ET CONTEMPLATION

3.1. La structure de base des scènes
de Saint Rosaire est organisée autour
de deux moments communicatifs qui
correspondent à deux moments
temporels et à deux intentions du
discours.

Tout d’abord, nous sommes devant
une situation d’énoncé empirique
réel extérieur : Josémaria Escriva
écrit un texte pour un destinataire
empirique concret, chaque lecteur du
livre. Et c’est dans cette situation de
communication réelle que nous
trouvons une seconde situation
d’énoncé : la fiction (simulation) où
l’on récrée la scène que l’on va
contempler (par exemple :



l’Annonciation, la Visitation, etc.). En
cette deuxième instance, il y a une
série de personnages qui renvoient à
des personnes réelles : saint Joseph,
la Sainte Vierge, l’Enfant et, avec eux,
deux autres qui renvoient à
l’émetteur et au récepteur
empiriques (un saint Josémaria et un
lecteur) ; avec les personnages, il y a
des événements ou des vertus à
contempler ; et une série d’élans du
cœur et de résolutions touchant
l’auteur et le lecteur. Ce sont donc
deux situations d’énoncé différentes :
une extra textuelle et une autre
interne au texte.

3.2. Deux moments temporels
recoupent ces deux situations. Le
premier n’est autre que le « temps de
la lecture » ; c’est un moment dilaté,
qui comprend les processus
d’émission ou écriture et de
réception du côté du lecteur dans le
monde présent. Comme dans tout
discours écrit (une lettre, un journal,



etc.), le temps de la lecture est un 
temps différé : comme l’émetteur et le
récepteur ne sont pas simultanément
présents au même endroit, le temps
s’ouvre avec l’instant de l’écriture et
il est ré initié et fermé lorsque la
lecture est achevée, avec, au milieu,
la parenthèse du temps réel qui, aux
effets de la lecture est un « temps
zéro ». Le temps de la lecture est
donc unitaire et dans ce cas il
rattache l’auteur et le lecteur au
monde « réel ». Le deuxième moment
temporel est « le temps de la
contemplation » ; à travers la
simulation des scènes, l’émetteur et
le récepteur son projetés, à l’instant
même où ils considèrent les mystères
considérés, près des personnages des
Saintes Écritures : nous entrons dans
un nouveau temps, réel lui aussi, où
nous sommes en contact avec les
mystères et les personnages sacrés.
Le « temps de la contemplation » est
un « temps plein » rempli d’une
grande densité de sens et de vécus



pour l’émetteur et le récepteur. La
contemplation « est bouclée » lorsque
nous quittons les scènes et que nous
revenons à nouveau au « temps de la
lecture ».

3.3. Les deux moments temporels
que l’on vient d’évoquer
correspondent à deux intentions du
discours. Pour ainsi dire, Saint
Rosaire a deux objectifs, d’un côté, la
contemplation : vivre la vie de Jésus
et de Marie ; de l’autre, l’apostolat :
faire en sorte que le lecteur
s’approche de Dieu. Ce sont les
dimensions interne et externe de ce
texte. Durant le « temps de la
contemplation », l’auteur et le lecteur
vivent au même moment « la vie de
Jésus et de Marie » ; ils
s’entretiennent avec eux, ils notent
leurs vertus, ils font des actes de foi,
d’espérance, d’amour, de contrition,
ils ont des affects (honte, amour,
haine, etc…). Lorsqu’ils quittent les
scènes et le discours, l’auteur et le



lecteur se trouvent à nouveau ici-bas,
dans la vie qu’ils sont tenus de
sanctifier. Cependant, désormais les
dispositions intérieures des sujets ne
seront plus les mêmes que celles
qu’ils avaient avant la lecture. C’est
le résultat de l’intentionnalité
pragmatique de ce discours qui nous
fait noter qu’il a été publié pour 
quelque chose.

3.4. Il y a donc une correspondance
entre les moments de
communication, les temps du
discours et les fins du texte. Cette
correspondance est le cadrage de la
structure des scènes.

4. CADRES ET PERSONNAGES

4.1. Comme nous l’avons déjà noté, il
faut percevoir un cadre et des
personnages, aussi bien dans les
scènes qu’au dehors. La situation
communicative « extérieure » est
faite d’êtres empiriques qui
établissent le dialogue à travers le



texte : un saint Josémaria et un
lecteur ou des lecteurs concrets.
Auteur et lecteur ont leur propre
histoire, des contextes : une
éducation, des parents, une position
sociale, un caractère, des vertus, des
défauts, des dons intellectuels bien à
lui. Naturellement, tous ces éléments
du texte sont interactifs et
fonctionnent différemment selon des
récepteurs. Le contexte de chacun
n’est pas indifférent, ni sa situation
extérieure non plus. Si le lecteur est
chrétien ou non, s’il s’agit d’un
homme ou d’une femme, intelligent
ou peu futé, s’il est triste ou gai, etc.
Bien entendu, les variantes sont
illimitées et cependant le texte doit
fonctionner, déclancher un effet chez
le récepteur. Qui plus est, le lecteur
doit prendre part au texte lui-même.
Comment réussit-on à connecter ce
discours avec un destinataire ? Plus
la base possible de lecteurs différents
sera large, plus il faudra de
compétence à communiquer (de



l’entregent) à l’émetteur et plus le
texte lui-même devra être ouvert.
C’est ce problème qui s’est posé à
l’auteur qui a su le résoudre avec
une extraordinaire adresse.

4.2. La question fondamentale qui se
pose à tout texte pragmatique est de
connecter avec le lecteur. Les textes
qui s’adressent à un lecteur universel
(à la plus grande quantité possible de
lecteurs) doivent nécessairement
soigner les stratégies discursives
pour atteindre leur but. Il faut bien
définir le « lecteur modèle » qui
s’inscrit dans le texte lui-même car
autrement on n’atteindrait personne.
Dans le cas qui nous occupe, le
modèle de lecteur configuré par le
texte lui-même a un profil qui facilite
la rencontre de l’auteur et du lecteur
dans le discours : ce sont, entre autre,
un enfant et un ami.



Ces deux traits sont posés dès le
début, dans l’Introduction aux
scènes :

« Mon ami, si tu tiens à devenir
grand, fais-toi petit »

L’ami s’identifie à l’ami. L’amitié
rend égaux, dépasse les limites, elle
permet la confiance, la confidence.
C’est la clé de la proximité auteur-
lecteur, en dépit des différences
culturelles, sociales, économiques,
religieuses, etc. Bien entendu,
l’amitié n’est pas une façon de dire,
elle demande des faits. Saint
Josémaria montre précisément ici
l’une des facettes les plus saillantes
de sa personnalité, telle que l’ont
décrite des milliers de personnes : sa
capacité d’aimer et de se faire des
amis. On la devine dans le texte. Le
lecteur perçoit nettement à travers ce
qu’il lit que l’auteur du livre est
digne de confiance et que par
conséquent, il peut accepter cette



amitié, s’il le veut. Le texte est ouvert
et demande la collaboration du
récepteur.

4.3. Par ailleurs, aussi bien
l’émetteur que le destinataire sont
des enfants. Cette caractéristique est
aussi proposée par le discours lui-
même. Des enfants par rapport à
Dieu et aux mystères surnaturels qui
vont être contemplés. C’est
seulement ainsi que nous entrons
dans le « temps de la contemplation »
: ce n’est qu’en étant des enfants que
nous pourrons dépasser le temps
empirique pour nous unir au Christ
dans un temps historique et
universel à la fois. Et ce, parce que le
texte ne rattache pas seulement
l’émetteur au récepteur, mais il les
unit tous les deux à Dieu, en une
double perspective horizontale et
verticale. Il s’agit donc d’une double
conversation à travers le texte.



4.4. D’autres personnages vont faire
partie de cette conversation, des
personnes de l’Écriture aussi bien
que de la vie courante. Les plus
fréquents sont Jésus, la Sainte Vierge
et saint Joseph et, toujours, l’auteur
et le lecteur bien entendu. De plus,
chaque scène a ses personnages
propres, tirés des récits des textes
sacrés. Aussi trouve-t-on, par
exemple, l’ange Gabriel, sainte Anne,
saint Joachim, Pilate, les Apôtres,
Jean-Baptiste, Simon de Cyrène,
Barrabas, Marie-Madeleine, etc…

Le lecteur peut, bien sûr, en
introduire d’autres, dans la mesure
où ils pourront lui servir à la
contemplation. Nous remarquons à
nouveau que le récepteur joue un
rôle de coauteur dans l’actualisation
du texte puisqu’il peut ajouter ou
introduire des variantes à condition
de ne pas altérer la finalité
essentielle voulue par l’auteur. De
même que l’auteur n’est pas un



tyran, le lecteur ne doit pas l’être non
plus. Le texte établit une sorte de
conversation et de contrat sur la base
de la loyauté et de la collaboration
des interlocuteurs.

Saint Rosaire est, bien évidemment,
un discours ouvert qui a une
stratégie multidirectionnelle. Il y a
beaucoup de chemins, chaque
lecteur peut emprunter le sien, mais
tous mènent à Rome, pour ainsi dire.
Il s’agit d’un livre Christo-centrique :
Jésus est le port d’attache où mènent
tous les chemins tracés par le
discours.

4.5. Le cadre des scènes est le milieu
où évoluent les personnages. Ici, le
cadre est matériellement une
reconstruction archéologique.
Puisqu’il s’agit de « vivre la vie » de
Jésus et de Marie, il faut une
actualisation, moyennant le discours,
des lieux, des temps, des événements
que le Christ a connus. Les sources



sont surtout la Sainte Écriture et la
littérature sur la vie du Christ.
Cependant, il faut considérer que
nous sommes dans une simulation
textuelle. La reconstitution du cadre
n’a pas une finalité historique. Il
s’agit d’un instrument et d’un
dispositif pour la contemplation. De
ce fait, il y a une subordination de
tous ces éléments par rapport au
projet de communication. Les
éléments historiques sont soumis à
une préparation discursive : la 
sermocinatio (conversation
imaginaire) rhétorique. Il faut
favoriser la contemplation puis
remuer le lecteur. Ceci demande un
cadre aménagé par l’émetteur et
actualisé par le lecteur. Dans la
reconstruction du cadre,
l’imagination et la culture du lecteur
ont un grand rôle à jouer. Le lecteur
est l’objectif du discours. De lui
dépend sa pénétration petite ou
grande dans les scènes, dans un sens
créatif et non passif. Les émotions lui



reviennent, tout comme les gestes et
la contemplation. Il ne s’agit pas d’un
cadre historique simplement, ou créé
par le discours. Ils sont dans une
situation nouvelle où ils vivent
réellement la vie de Jésus et de
Marie. À la fin de la contemplation,
on revisite le cadre dans le sens
inverse :

- Cadre de la contemplation—cadre
historique

- Cadre de la scène—cadre général du
discours

- Situation empirique de l’auteur et
du lecteur.

Ainsi l’auteur et le lecteur quittent la
situation de la lecture et reviennent à
la vie courante.

5. MOUVEMENTS DES
PERSONNAGES



5.1. Les différents personnages qui
peuplent les scènes n’ont pas une
attitude passive, ils font quelque
chose et bougent dans un lieu précis.
Nous devons donc parler de deux
types de mouvements : l’interne et
l’externe.

5.2. En même temps, l’auteur et le
lecteur, en tant que personnages de
la scène et que personnages réels,
évoluent pareillement à l’intérieur
qu’à l’extérieur. L’objectif du
discours est cette ‘conversion’, ce
mouvement interne s’il en est.

6. ANALYSE DE « L’ANNONCIATION
»

6.1. Nous allons tout d’abord
analyser un Mystère Joyeux : «
l’Annonciation ». La brièveté des
scènes permet de faire une étude
dans les détails.



« N’oublie pas, mon ami, que nous
sommes des enfants. Marie, la
Dame au doux nom, est en prière.

Toi, tu es dans cette maison tout ce
que tu voudras : un ami, un
serviteur, un curieux, un voisin...

- Quant à moi, je n’ose rien être en ce
moment. Caché derrière toi, je
contemple la scène, ébloui.

L’Archange transmet son message... 
Quomodo fiet istud, quoniam virum
non cognosco ? - Comment cela se
fera?t?il puisque je ne connais point
d’homme ? (Lc 1, 34).

La voix de notre Mère ramène à ma
mémoire, par contraste, toutes les
impuretés des hommes..., les
miennes aussi. Et combien je hais
alors les misérables bassesses de la
terre !... Quelles résolutions !

Fiat mihi secundum verbum tuum. -
Qu’il me soit fait selon ta parole (Lc 1,



38). Et dans l’enchantement de ces
paroles virginales, le Verbe s’est fait
chair.

La première dizaine va s’achever...
Avant tout autre mortel, j’ai encore le
temps de dire à mon Dieu : Jésus, je
t’aime. »

Dans les phrases de ce texte, il y a des
références alternées au mystère
considéré et aux indications visant
les attitudes de l’émetteur et du
récepteur. De sorte qu’à mesure que
le mystère avance, émetteur et
récepteur progressent petit à petit
dans la connaissance et l’amour du
Christ.

6.2. La première séquence du texte
instruit le récepteur et lui fait savoir
quel est le lecteur modèle du
discours ou, ce qui revient au même,
quelle est la clé de lecture du livre,.

« N’oublie pas, mon ami, que nous
sommes des enfants ».



« Devenir un enfant est la disposition
optimale requise pour l’actualisation
du discours. Ceci n’a rien de nouveau
dans le christianisme : Jésus le
demandait à ses disciples, de sorte
que nous n’en sommes pas étonnés.
Ce qui est sans doute nouveau c’est
que cette caractéristique fait partie
de « la compétence linguistique »
nécessaire pour pouvoir interpréter
un texte.

6.3. Après avoir instruit le lecteur, la
scène a lieu, à proprement parler :

« Marie, la Dame au doux nom, est
en prière ».

À ce niveau-là, c’est le lecteur qui a la
parole, bien évidemment. Chacun
peut actualiser la séquence à sa
façon. La coopération interactive est
libre et presque illimitée. Le visage,
les mains, les vêtements, la position,
l’attitude, etc sont à ajouter par le
lecteur. Pensons aux différents
tableaux connus sur le thème de



l’Annonciation. D’après le récit de
saint Luc, Les peintres ont petit à
petit recréé les différents moments
de la scène. Ils ont ainsi changé les
motifs, les objets, tout comme la
présence ou l’absence des phrases
énoncées par les personnages
(l’Ange, la Sainte Vierge, la Trinité).
Sans doute le lecteur va-t-il faire de
même selon sa propre culture, son
intuition, sa dévotion, son goût
artistique, son imagination, etc.

6.4. Et nous avons encore une
nouvelle indication au le lecteur :

« Toi, tu es dans cette maison tout
ce que tu veux : un ami, un
serviteur, un curieux, un voisin... »

La fonction est claire : faire savoir au
lecteur qu’il faut qu’il s’introduise «
en cette maison », c’est-à-dire non
seulement dans le texte et dans la
scène, mais aussi dans la réalité
représentée : le lecteur doit être un
personnage de plus et on lui suggère



plusieurs rôles possibles : un ami, un
serviteur, etc. En tout cas, le lecteur
fait désormais partie de la scène. Le
récepteur à le droit d’etre surpris :
l’indication est inattendue et le choix
devient problématique. Il n’ose sans
doute pas jouer le rôle. Cependant, le
texte considère aussi cette possibilité
et vient à la rescousse :

« Quant à moi, je n’ose rien être en
ce moment. Caché derrière toi, je
contemple la scène, ébloui ».

L’auteur n’ose rien être. Ainsi, il
n’intervient pas dans la stratégie du
lecteur et ne lui fait pas ombrage.
Mais il l’introduit indirectement dans
le discours : lorsqu’il se place
derrière le lecteur dans la
contemplation du mystère, le
récepteur n’a d’autre choix que celui
de s’y inclure lui-même. Il pourrait,
bien sûr, écarter cette possibilité et
ne pas poursuivre la lecture, mais
alors l’accès au reste du mystère lui



serait fermé et il ne pourrait pas en
vivre. Sans doute la présence de
l’auteur, l’encourage-t-elle, il est là
tout près, comme un ami. En tout cas,
la scène se déroule toujours avec
Marie et l’Ange.

6.5. À l’arrivée d’un nouveau
personnage, la séquence suivante
ouvre une nouvelle période dans la
contemplation. Nous appelons «
scènes » tous ces « mystères » mais
en réalité chaque mystère est un
ensemble de scènes, au sens propre
du terme. En effet, tout comme au
théâtre, ou au cinéma, le discours en
images se compose de scènes, dès que
quelqu’un entre ou quitte le lieu.
Chaque fois qu’un personnage
nouveau arrive, une nouvelle scène
démarre sans que soit interrompue
l’unité de la contemplation, ni l’unité
du discours. De la même façon,
lorsque les personnages parlent,
chacun à son tour. On prend et l’on
cède la parole. Ces changements de



tour, qui sont des mouvements
conventionnels, permettent une
nouvelle sous-division des scènes en
unités plus simples, appelées images,
afin d’indiquer leur nature
audiovisuelle dans l’idéal. L’image
est l’expression d’un ou de plusieurs
parlants dans un tour conventionnel,
à l’intérieur d’une scène.

Elle comprend donc non seulement
ce qui est dit, mais les parlants eux-
mêmes, les codes, les contextes, la
musique, le scénario. Dans notre cas,
comme je disais, l’apparition de
l’Ange ouvre une nouvelle scène :

« L’Archange transmet son
message ».

Mais ce saint Josémaria ne cite pas
textuellement les paroles de l’Ange :
il ne fait que les suggérer. Ce qui
suppose un lecteur nécessairement
chrétien ou qui connaisse le texte de
Luc, puisque le message de l’ange est
fondamental. Et puis, il ne s’agit pas



d’un fait isolé : dans le dialogue de la
Vierge avec saint Gabriel, toutes les
réponses de l’ange faut défaut. Il n’y
a qu’un seule raison à cela : ce saint
Josémaria braque le projecteur sur la
contemplation de la Vierge. Le reste
des personnages et ses discours ne
sont plus dans le champ de mire.
Toute est en fonction de la Vierge et
de ses réponses.

« Quomodo fiet istud, quoniam
virum non cognosco ? - Comment
cela se fera-t-il puisque je ne
connais point d’homme ? »

Les propos de la Sainte Vierge sont
réels dans la scène, il ne s’agit pas
d’une citation textuelle ou d’une
phrase historique. Ils sont une 
réalisation dans le « temps de la
contemplation » et non pas une
simple « vue de l’esprit ». Nous
pouvons vivre la vie de Jésus et de
Marie, vraiment parler avec eux, ce
ne sont pas des vues de l’esprit : on



exécute des actes qui dépassent le
texte lui-même et ses fictions. De fait,
ce que la propre stratégie du discours
prévoit c’est que l’émetteur et le
récepteur réagissent réellement face
aux propos et aux actions des
mystères, et avec une réaction
personnellement engageante.

6.6. Et la réaction, la voici :

« La voix de notre Mère ramène à
ma mémoire, par contraste, toutes
les impuretés des hommes..., les
miennes aussi.

Et combien je hais alors les
misérables bassesses de la terre !...
Quelles résolutions ! »

Ce sont des pensées et des actions de
« l’auteur implicite » dans le texte qui
est en même temps un personnage
de plus dans la scène avec le lecteur-
personnage et qui correspond à «
l’auteur empirique » dans la vie
réelle. Il ne s’agit pas, bien



évidemment, de trois personnes
différentes mais de trois instances
sémiotiques différentes du texte.
Trois fonctions différentes qui, dans
ce cas, convergent idéalement ou
intentionnellement. Mais revenons à
la réaction. Il y a une comparaison
explicite entre la vie et les vertus de
Marie et celles de l’auteur du livre (et
personnage de la scène). Cette
comparaison déclanche des
mouvements intérieurs chez
l’auteur-personnage. Il s’agit
concrètement de deux passions : la
honte et la haine du péché. Et des
résolutions que l’auteur n’explicite
pas, mais qui découlent logiquement
de la volonté de s’amender. Les
passions concernent le présent, les
résolutions, le futur.

D’après Aristote (Rhétorique, 138b 15)
la honte est « une peine et un trouble
provoqués par des vices présents,
passés ou futurs qui ont mené à la
perte de l’honneur » On est honteux



devant quelqu’un, sans doute ici
devant la Vierge. Une autre passion
accompagne la honte : la haine du
péché. Et cette haine entraîne des
résolutions : des décisions de la
volonté. Il y a donc un mouvement
intérieur de la personne qui découle
de la contemplation. Un mouvement
intérieur qui affecte la conduite
postérieure, en dehors
contemplation et en dehors du temps
de la lecture. Un changement dans la
vie réelle. Et ce, non seulement chez
l’auteur, mais aussi chez le lecteur.
Le lecteur suit l’auteur, il est aussi un
personnage de la scène, touché par la
stratégie du discours. De même qu’il
connaît les passions et les impuretés
des hommes, il peut avoir honte
lorsqu’il compare sa vie à la pureté
de la Vierge, il peut haïr le péché et
changer de vie. Et c’est dans ce sens
que l’exemple de l’ami est un
secours, un modèle de vie, comme le
discours l’insinue. Cependant, la



décision à prendre est tout à fait
personnelle.

6.7. La séquence suivante est une
nouvelle image. Notre Dame
acquiesce :

« Fiat mihi secundum verbum
tuum. – Qu’il me soit fait selon ta
parole ».

C’est son tour et par ce changement
dans la conversation, une nouvelle
image s’ouvre. On contemple
maintenant le consentement de la
Vierge. Le narrateur nous fait savoir
quelles sont les conséquences du «
oui » de Marie.

« Et sous le charme de ces paroles
virginales, le Verbe s’est fait chair
».

Le narrateur suit, bien sûr, le texte
de saint Luc, mais son le timbre de sa
voix est celui de notre saint
Josémaria. Par conséquent, il n’y a



pas seulement un auteur-
personnage, un enfant-ami sur scène.
Il faut également compter sur une
voix qui dirige le récit : un narrateur
omniscient. Seul un narrateur de ce
style peut rapporter ce mystère : le
Verbe se fait chair. Ceci ne peut pas
être perçu par les enfants qui
assistent à la scène : ce fait est offert
à la contemplation des enfants, mais
de l’extérieur.

6.8. Avec l’apparition, dans ce cadre,
d’un nouveau personnage, -le Verbe,
la Deuxième Personne de la Très
Sainte Trinité-, il faut en toute
logique ouvrir une nouvelle scène,
puisque nous avons défini les scènes
par l’entrée ou la sortie des
personnages. À partir de ce moment,
c’est Jésus-Christ lui-même qui est en
dialogue avec tous. Ainsi la
contemplation atteint son point
culminant du point de vue objectif
puisque le Christ est l’objectif le plus
excellent de toute contemplation. Le



discours atteint aussi la finalité
pleine : le lecteur est volontairement
conduit à rencontrer le Christ, au
moins dans le texte.

La présence du Verbe dans le
discours ouvre ainsi de nouvelles
possibilités de relation avec d’autres
personnages, avec l’auteur et le
lecteur, s’ils sont suffisamment
audacieux. Cependant, comme nous
l’avons dit à plusieurs reprises, le
texte est ouvert : il suggère mais
n’impose pas. C’est au lecteur qu’il
revient d’actualiser ou non les
invitations et les suggestions du
discours : le lecteur peut choisir,
dans ce cas, de s’approcher de Jésus,
dans une contemplation silencieuse,
ou d’invoquer le Rédempteur, ou de
ne rien faire du tout. Il est probable
que dans sa surprise, il ne sache pas
que faire. Peut-être a-t-il besoin
qu’on l’aide. L’auteur et le texte
prévoient cette éventualité.



6.9. Le dernier paragraphe du
mystère est spécialement parlant et
renferme de multiples fonctions
significatives :

« La première dizaine va
s’achever... Avant tout autre
mortel, j’ai encore le temps de dire
à mon Dieu : Jésus, je t’aime ».

C’est sans doute ce pont caractérisé
entre la dimension interne et
l’externe qui sont le plus à noter dans
ce paragraphe. C’est le lien entre la
contemplation et la vie réelle.

Tout d’abord, la séquence « la
première dizaine va s’achever… »
introduit une deixis temporelle : elle
indique un moment donné dans un
processus. Mais elle est aussi une
deixis locative : elle nous place «
quelque part » par rapport au
discours et à la vie. En effet, la
contemplation de la scène est
prolongée par la récitation d’une
dizaine d’ave : il s’agit d’une



précision temporelle. Mais
simultanément, la « comptabilité »
du chapelet, nous sort du texte et
nous rend à la réalité empirique, au
contexte et à la situation. Il ne faut
pas seulement être dans les scènes,
mais nos pieds doivent toucher terre
et ne pas perdre de vue ce qui nous
entoure. La phrase nous tire du texte,
mais en même temps elle assure la
continuité, parce qu’elle est un pont,
entre la « contemplation dans le
discours » et la « vie hors discours ».
Qui plus est : elle projette la
contemplation en dehors du
discours, vers la vie empirique. Il n’y
a pas de rupture entre ce que l’on a
contemplé et la vie pratique. Le fait
que nous revenions à nouveau au
mystère n’en est qu’une
confirmation :

« Avant tout autre mortel, j’ai
encore le temps de dire à mon
Dieu : Jésus, je t’aime ».



Il y a une échappée rapide qui
permet de prendre conscience du
temps : nous passons de l’éternité de
la contemplation à la contingence de
l’humain. Mais nous revenons
rapidement à la contemplation pour
dire des mots d’amour et sortir
définitivement du discours. Il s’agit
d’une oscillation, d’un clignotement
de la caméra, d’un cillement de
l’opérateur qui est « scénique » et
prospectif, pour redevenir scénique
et boucler le tout.

Cependant, le temps est laissé au
lecteur pour qu’il puisse, à son tour,
faire un acte d’amour. Le texte dit «
avant tout autre mortel », il y en a «
d’autres » après car, en réalité, c’est
le lecteur qui ferme la contemplation
et non pas l’auteur. Le récepteur a
donc une « part » dans la
construction du texte. Et nous
quittons le discours.



6.10. Si nous comparons le récit de
saint Luc au texte de Josémaria
Escriva que nous sommes en train
d’analyser, nous trouvons des
différences notoires quant à la
structure du discours. Le texte
évangélique est essentiellement
narratif et non pas un « discours en
images ». Cependant, si nous nous
livrions à un « découpage par scènes
», le numéro d’images serait plus
grand, il y en aurait concrètement
quatorze.

En voici la répartition :

1. L’Ange est envoyé par Dieu à
Marie, épouse de Joseph (l’action se
passe « au ciel », avant
l’Annonciation).

2. L’Ange est en présence de la
Vierge.

3. L’Ange salue la Vierge.



4. Marie est troublée par la salutation
de l’Ange.

5. Marie pense au sens de cette
salutation.

6. L’Ange la rassure : Ne timeas.

7. L’Ange lui fait part du dessein de
Dieu : « Tu concevras en ton sein et
mettras un Fils au monde ».

8. L’Ange annonce ce projet sauveur
de Jésus : il sera appelé Fils du Très
Haut et son règne n’aura pas de fin.

9. Marie demande comment cela se
fera-t-il puisqu’elle est vierge.

10. L’Ange répond : ce sera l’œuvre
du Saint-Esprit

11. Saint Gabriel lui annonce
qu’Élisabeth, en sa vieillesse, a conçu
elle aussi. C’est la preuve de la
véracité du message : rien n’est
impossible à Dieu.



12. Marie accepte : Fiat.

13. L’Ange se retire.

14. La Vierge a conçu.

Comme le sémiologue Cesare Segre le
fit voir en son temps, tous les
tableaux et les représentations de ce
texte faites par de nombreux
peintres de tous les temps
reprennent une de ces 14 images ou
plusieurs.

Ce saint Josémaria est exclusivement
centré sur les discours de la Vierge et
ne retient que les images 2, 7, 9, 12 et
14. Il s’agit d’une sélection et d’une
simplification évidentes.

7. ANALYSE DE « LA VISITATION »

7.1. Alors que le texte de «
l’Annonciation » présente un mystère
statique, « la Visitation » est, en
revanche, un mystère dynamique. En
effet, les différentes images de



l’Incarnation sont dans un cadre
fermé, dans la pièce où se trouve la
Sainte Vierge. Tout invite au
recueillement et les personnages
semblent immobiles : ils n’évoluent
pas dans ce cadre, ils ne changent
pas de cadre. Par contre, dans la
Visitation il y a un « mouvement
local » des personnages, un
pèlerinage et une contemplation
itinérante avec un changement de
cadre d’action et de contemplation.

L’action du mystère se déroule en
deux cadres. Le premier est
dynamique : c’est le milieu
géographique du parcours d’un
pèlerinage vers un village de la tribu
de Juda, le village où habite
Elisabeth. Nous contemplons Marie
et Joseph en ce déplacement : nous
les suivons sur cette route. Le cadre
bouge avec le paysage extérieur (des
lieux, des villages, des gens, un temps
atmosphérique, les vicissitudes de la
route, les aliments, la fatigue, etc). Et



avec le paysage intérieur (les
sentiments des personnages, les
espoirs, les souvenirs de famille, les
dialogues, les vertus, etc). Le
deuxième cadre est statique : l’action
se passe chez Elisabeth et Zacharie là
où les deux femmes s’épanchent.
Surtout Elisabeth. Puis, bien sûr, il
faut compter avec le cadre réel de
l’auteur et du lecteur, dans la vie
quotidienne où se projettent les
actions.

7.2. Les deux moments de la
contemplation correspondant aux
deux cadres, l’un statique, l’autre
dynamique, se partagent les images
que l’on va maintenant considérer.

Le moment dynamique est un
pèlerinage chez Elisabeth. L’auteur et
le lecteur sont plongés dans une
contemplation itinérante. Les
Évangiles ne nous parlent
absolument pas de ce voyage, de
sorte que l’auteur et le lecteur



doivent meubler ces silences.
Josémaria Escriva place Joseph près
de Marie. Ce fait, en dehors de sa
vraisemblance historique, a l’intérêt
narratif de multiplier les possibilités
d’action et de relation entre les
personnages : il permet les dialogues,
les confidences, les récits indirects
d’événements tirés des dialogues de
Joseph et de Marie, les sentiments, la
présence de vertus, de caractères,
etc. La conséquence ascétique
évidente de tout ceci est
l’amplification du panorama global
de la contemplation et l’ouverture
des rapports réels d’oraison et de
dialogue entre Joseph, Marie,
l’auteur et le lecteur. Nous
soulignons encore que la finalité du
texte est justement la conversation
réelle des lecteurs avec Joseph et
Marie : ce ne sont pas des vues de
l’esprit, mais une vraie
contemplation. De fait certaines de
ces possibilités du récit, ouvertes par
la présence de Joseph, sont



matérialisées explicitement dans le
texte lui-même que voici :

« Tu entendras parler d’Élisabeth
et de Zacharie, tu t’attendriras
devant l’amour très pur de Joseph,
et ton cœur battra très fort chaque
fois que l’on prononcera le nom de
l’Enfant qui va naître à Bethléem...
»

Au niveau de la narration, tous ces
points de méditation découlent de la
présence de Joseph dans le discours :
son dialogue avec Marie, ses vertus
par rapport à elle, etc.

Le moment statique a lieu chez
Elisabeth. Les deux femmes
s’épanchent. Ce moment est à mettre
en parallèle avec le mystère joyeux
de l’Annonciation :

1. Le cadre des deux mystères est
une pièce, un lieu fermé.



2. Les deux mystères ont une
structure dialoguée, avec des prises
de parole alternées (dialogue avec
l’Ange dans le premier, avec
Elisabeth dans le second).

3. Les deux textes sont centrés sur la
révélation de la maternité divine de
la Vierge.

4. Les deux textes font une référence
explicite à la maternité des deux
femmes et à la conception des deux
enfants (Jésus et Jean-Baptiste).

5. Les deux textes sont focalisés sur
les dialogues : on ne cite que les
paroles textuelles de l’un des
personnages, sur l’autre nous ne
connaissons que ce que le narrateur
nous rapporte. De ce fait, la
contemplation retombe
essentiellement sur un personnage.
Dans l’Annonciation le dialogue est
focalisé sur Marie, alors que dans la
Visitation, il l’est sur Élisabeth.



7.3. Quant aux personnages, leur
nombre varie selon le moment de la
contemplation (statique et
dynamique)

Au moment dynamique :

- Auteur et lecteur – Joseph en direct
( en action)

- Marie-Elisabeth-Zacharie
indirectement (à travers le dialogue)

- Jésus, Enfant

Au moment statique :

- Auteur et lecteur

- Jean-Baptiste en direct (en action)

- Marie-Elisabeth-Zacharie
indirectement (dans un apparté)

- Joseph

Il n’y a pas de présence confirmée
des mêmes personnages tout au long



du mystère. Leur répartition dépend
des cadres.

Auteur et lecteur sont des
personnages privilégiés. Ils ont
l’occasion de tout voir : ce sont des
témoins d’exception de par une
autorisation que tout le monde
admet et de par des privilèges et des
stratégies du discours. Auteur et
lecteur sont simultanément les
auteurs et le produit du discours lui-
même.

Ils sont les auteurs du texte parce
qu’ils en dirigent les stratégies et
sélectionnent les voies possibles de
déroulement. Ils en sont des produits
parce que leur présence et leur
privilège ne sont justifiés que dans le
discours et que leur rôle dépend du
texte. Il y a donc un processus de
rétro-alimentation entre le texte et
les usagers ; entre la fiction et la
réalité ; entre le discours et la vie. On
commence par un pacte de lecture



mais on achève dans la vie réelle :
naturelle et surnaturelle. On
démarre dans un monde sémantique
et dans un univers de discours, mais
on finit par franchir la barrière de ce
qui est simplement sémantique.

7.4. Parmi ces parallélismes, il faut
en retenir deux : la Vierge rend visite
à Elisabeth et celle-ci annonce la
maternité divine de la Vierge. Jésus
(dans le sein de sa Mère) rend visite à
Jean Baptiste et celui-ci trésaille pour
annoncer la présence du Sauveur.

Ces parallélismes avaient été
amorcés dans le mystère antérieur
(l’Annonciation). C’est l’Ange qui fait
explicitement le rapport entre la
maternité d’Elisabeth et celle de
Marie et entre la conception
miraculeuse de Jean-Baptiste et la
conception virginale de Jésus.

7.5. Nous allons analyser le mystère
de la Visitation, séquence par
séquence.



« Maintenant, mon jeune ami, tu
dois déjà savoir te débrouiller. -
Accompagne avec joie Joseph et
Sainte Marie... et tu apprendras les
traditions de la Maison de David.

Tu entendras parler d’Élisabeth et de
Zacharie, tu t’attendriras devant
l’amour très pur de Joseph, et ton
cœur battra très fort chaque fois que
l’on prononcera le nom de l’Enfant
qui va naître à Bethléem...

Nous marchons en hâte vers les
montagnes, jusqu’à une ville de la
tribu de Juda (Lc 1, 39).

Nous arrivons. - C’est la maison où va
naître Jean, le Baptiste. - Élisabeth
salue, avec reconnaissance, la Mère
de son Rédempteur : Tu es bénie
entre toutes les femmes et le fruit de
tes entrailles est béni ! - D’où me
vient cet honneur que la Mère de
mon Seigneur vienne à moi ? (Lc 1,
42 et 43).



Jean?Baptiste tressaille dans le sein
de sa mère... (Lc 1, 41).

-L’humilité de Marie s’épanche dans
le Magnificat... - Et toi et moi, qui
sommes orgueilleux - qui étions
orgueilleux - promettons d’être
humbles. »

Le texte commence par rappeler au
récepteur les consignes pour la
contemplation. « Maintenant, mon
jeune ami, tu dois déjà savoir te
débrouiller » Avec ce renseignement
tout simple, le « lecteur modèle » du
discours est cerné : un enfant
(capable de croire, d’espérer,
d’aimer), et un ami (capable de
s’identifier avec l’auteur-ami). La
référence au récepteur a pour but de
lui rappeler son rôle actif dans le
discours et la contemplation. Ce n’est
qu’en incarnant le « lecteur modèle
idéal » que l’on atteint pleinement le
sens du texte qui conduit vers une
réalité extérieure au texte.



Naturellement, le lecteur peut suivre
ou non la consigne, mais ce n’est
qu’en faisant confiance au narrateur
que le lecteur peut accéder au
mystère.

7.6. Les sentiments sont très
importants dans la contemplation
proposée par l’auteur. Il n’y a pas
seulement des instructions relatives
aux éléments les plus rationnels ou
vraisemblables du mystère ; il y a
aussi des indications explicites
concernant les sentiments du lecteur.
Certains sentiments doivent
accompagner certaines actions. Avec
un « tissu » d’idées et de contenus, il
y a un « tissu » de sentiments que le
discours configure. En effet, un texte
n’est rien d’autre qu’un « tissu » de
fils précis, combinés d’une certaine
manière. Les sentiments qui
accompagnent les idées et les actions
sont très importants pour la
réception puisque comme Aristote le
précisait dans sa Rhétorique (1378



a1), « les jugements que l’on porte
sur les choses ne sont pas les mêmes
lorsqu’on aime que lorsqu’on hait ».
On n’agit pas pareil lorsqu’on le fait
volontiers ou de mauvais gré. Étant
donné que la vérité pratique est «
l’appétit droit », il faut que les
bonnes actions soient accompagnées
d’émotions positives et non pas le
contraire.

C’est précisément pour cela que
l’auteur suggère aussi des
sentiments, sans doute ceux qu’il a
éprouvés lui-même dans sa
contemplation :

« Accompagne avec joie Joseph et
Sainte Marie et tu apprendras les
traditions de la Maison de David ».

L’indication d’un sentiment précis «
avec joie » est hautement
significative :

1. elle contribue à configurer le
lecteur modèle.



2. Elle indique la façon dont il faut
actualiser le discours.

3. Elle montre l’émotion qui
correspond à cette phase de la
contemplation (au voyage avec
Joseph et Marie).

Tout d’abord, le lecteur modèle est
un enfant qui aime Joseph et Marie.
La possibilité de voyager avec ces
saints personnages est un
authentique privilège : d’où la joie.
Cependant, il faut actualiser cette
joie : le lecteur doit compter sur cette
instruction précise pour savoir qu’il
peut et qu’il doit se manifester avec
naturel, qu’il ne doit pas cacher ses
sentiments. Ensuite, le discours lui-
même veut une proportion entre les
sentiments et les contenus : dans un
voyage prolongé dans le temps, il
doit y avoir une conversation et une
entraide mutuelle avec la joie d’être
en bonne compagnie qui s’en suit.
Finalement, la contemplation elle-



même demande cette joie parce
qu’on traite intimement la Sainte
Famille. En effet, la joie est l’effet
naturel de la contemplation et du
partage d’un bien.

De plus, comme nous l’avons déjà
signalé, il n’y a pas de référence
affective unique, mais une série
d’indications sentimentales, sans
compter les descriptions d’habitudes
et d’actions. Voici la série affective de
la scène de la Visitation:

1. « Maintenant, mon jeune ami, tu
dois déjà savoir te débrouiller.

2. Accompagne avec joie Joseph et
Sainte Marie...

3. Tu t’attendriras devant l’amour
très pur de Joseph,

4. Ton cœur battra très fort chaque
fois que l’on prononcera le nom de
l’Enfant



5. Élisabeth salue, avec 
reconnaissance, la Mère de son
Rédempteur

6. Tu es bénie entre toutes les femmes
et le fruit de tes entrailles est béni !

7. Jean?Baptiste tressaille dans le sein
de sa mère...

8. L’humilité de Marie s’épanche dans
le Magnificat

9. Nous, nous promettons d’être 
humbles (nous regrettons notre
orgueil). Ce récit inclut les
mouvements affectifs (explicites ou
implicites) correspondants aux faits
contemplés. Par conséquent, certains
événements sont systématiquement
accompagnés de certaines émotions.
Ceci étant, si l’on observe la liste des
faits et des émotions, l’on constate
qu’elle comprend pratiquement la
totalité des actions et des
descriptions du mystère. Il s’agit
donc d’un phénomène systématique.



On est en droit de se demander s’il y
a une hiérarchie dans ces émotions.
Y-a-t-il un élément qui permette de la
retrouver ? S’agit-il d’une simple
addition d’émotions ? Ou bien existe-
t-il un lien comment entre elles ?

Ce n’est sans doute pas un cumul
d’émotions puisqu’elles tournent
toutes autour de la joie. En effet, c’est
un réseau d’élans du cœur qui
s’étend à tout le texte : « enfant-ami »
« tu t’attendriras », « amour très pur
» « ton cœur battra » « bénie », « béni
», « tressaillir », « joie », « humilité »,
« humbles ». le réseau est tissé par
une série de termes qui donnent un
ton affectif très positif à la
contemplation. Ce sont des éléments
encourageants : ils renforcent tous
l’idée et l’émotion de la joie. C’est ce
que la sémiotique de Greimas
qualifie « d’isotopie », à savoir d’une
relation interconnectée de termes
qui appartiennent à un même champ



sémantique et renforcent une même
idée de base.

Il faut donc montrer qu’il s’agit
effectivement de termes
interconnectés et en rapport avec
l’idée de joie :

l. Enfant ami : l’amitié demande que
deux personnes ou plus partagent
ensemble un bien qui les réjouit.
Aristote montre que l’amitié est l’une
des grandes composantes du
bonheur (Rhétorique, 1360b 20).

2. Tu t’attendriras devant l’amour
très pur : la tendresse est une
douceur produite par la
contemplation du bien et de la
beauté qui mène à la joie. Elle est à
l’opposé de la violence et demande
ainsi un retour à la nature.

3. Amour très pur : la contemplation
de l’amour engendre la joie, bien
évidemment et surtout lorsque cet
amour est très pur.



4. Ton cœur battra : symptôme de
l’amour qui demande la joie. C’est
précisément la joie devant l’amour
qui fait que le cœur batte.

5. Elle salue avec reconnaissance : on
reconnaît les faveurs, la faveur est
une sorte de bien. Là où ce bien
existe, il y a la joie. S’il y a des
expressions de joie et de louange,
c’est que le bien est grand ou qu’il a
été intensément désiré.

6. Tu es bénie et le fruit de tes
entrailles est béni : la joie provoque
ces expressions bienveillantes. Le
bien évoqué est double : la maternité
de Marie qui devient la Mère du
Sauveur ; la présence du Sauveur lui-
même, dans le sein de sa Mère. Toute
louange concerne une vertu ou une
qualité positive et elle est
simultanément l’expression de la joie
que la vertu ou la qualité
provoquent. Les biens sont ici
immenses, la joie l’est aussi et ce,



même pour les lecteurs qui
contemplent les scènes (s’ils
pénètrent réellement dans le
mystère).

7. Jean-Baptiste trésaille. La Sainte
Écriture précise que l’enfant
tressaille de joie dans le sein
d’Élizabeth. C’est la présence de Jésus
qui provoque cette joie : le
précurseur annonce ainsi le Christ.
Cette joie devant ce bien si immense
doit toucher les lecteurs pris par
l’allégresse de Maire, d’Élisabeth et
de Jean-Baptiste.

8. L’humilité de Marie s’épanche dans
le Magnificat. Et pas seulement
l’humilité : le Magnificat est
l’expression d’une joie ineffable. La
joie de Marie devant le plus grand
bien qu’une créature puisse
connaître, être la Mère de Dieu. Et
surtout, la joie devant les grandeurs
du Seigneur, comme l’exprime le
texte du cantique qui n’est pas



textuellement cité dans cette scène : «
Mon âme glorifie de Seigneur et mon
esprit tressaille de joie en Dieu mon
Sauveur »(Lc l, 46).

9. Nous promettons d’être humbles.
L’humilité n’est certes pas un
sentiment mais une vertu. Cependant
il y a des affects qui correspondent à
certaines vertus. L’humilité n’est pas
une vertu triste. Si elle est une vertu,
elle est un bien et de ce fait, elle
provoque la joie. C’est, par ailleurs, la
conviction personnelle de saint
Josémaria et aussi l’expérience multi
séculaire de l’Église. De plus, dans ce
cas, il s’agit d’une conversion :
l’auteur et le lecteur étaient, d’après
le texte, des orgueilleux qui
promettent maintenantd’être
humbles. Il y a une croissance
morale, un pas fait du mal (l’orgueil)
vers le bien (l’humilité). Or toute
conversion est joyeuse parce que le
bien est atteint. Le Magnificat lui-



même est un exemple d’humilité et
de joie.

Pour finir, ce que nous venons
d’exposer montre clairement qu’il y a
dans le texte un réseau de termes
affectifs, qu’il s’agit d’une isotopie
d’émotions hiérarchisée autour de
l’idée de joie puisque tous les affects
sont parties prenantes de la joie. Ces
émotions ont un rapport direct,
concomitant, avec les réalités
surnaturelles que l’on doit
contempler.

7.7. Le deuxième paragraphe du
mystère comporte une série
d’avertissements au lecteur
concernant le contenu de la
contemplation. Un programme lui est
suggéré :

« Tu entendras parler d’Élisabeth
et de Zacharie, tu t’attendriras
devant l’amour très pur de Joseph,
et ton cœur battra très fort chaque
fois que l’on prononcera le nom de



l’Enfant qui va naître à Bethléem...
»

C’est une succession de flashes,
d’images indirectement présentés
par un narrateur. Ce n’est pas un
récit à proprement parler, parce que
cette succession d’images n’est pas
une fable ou une histoire. C’est une
combinaison d’image-parole, où la
parole n’est autre que la présentation
déictique d’une image que prévaut
sémiotiquement : en réalité, le genre
le plus proche, techniquement
parlant, est la bande dessinée. En
effet, indépendamment du thème,
nous sommes ici devant une série de
vignettes avec un léger appui verbal,
comme dans une b.d. Mais, et c’est sa
nouveauté, les images doivent être
construites idéalement par le lecteur
lui-même pour les contempler. Et
cependant, les images sont
fondamentales, les paroles ne sont
qu’un guide. De sorte que c’est
l’auteur qui place les mots alors que



le lecteur construit les images. Il
s’agit donc d’un texte ouvert, reçu en
coopération.

Aussi, les paroles de l’auteur sont-
elles une série d’instructions données
au lecteur pour la construction du
texte. C’est ce qui en découle après
l’analyse linguistique. Ce sont des
indications exprimées au futur : tu
entendras, tu t’attendriras, ton cœur 
battra, etc. Ce sont des faits
futuribles que le lecteur actualisera
petit à petit et qui ne se produiraient
pas sans lui. C’est-à-dire que les
verbes sont au futur non seulement
parce que les actions vont se
produire au futur, mais,
essentiellement, parce que ce sont
des instructions - des commandes-
que le lecteur devra actionner.

7.8. La séquence suivante présente le
premier cadre de cette
contemplation :



« Nous marchons en hâte dans les
montagnes, jusqu’à une ville de la
tribu de Juda. »

Il est intéressant de noter que le «
cadre » et l’ « histoire » sont deux
fonctions du discours aux valeurs
conceptuelles différentes, quoique
non séparables. C’est pourquoi elles
ont été indépendamment présentées
dans le texte. Au deuxième
paragraphe, l’auteur nous a suggéré
un programme de contemplation ; au
troisième, il nous présente le cadre,
le lieu, où se déroulent les
événements et la contemplation elle-
même.

Comme cela a déjà été indiqué, c’est
dans ce cadre-là que se déroulent et
le programme contemplatif et les
mouvements intérieurs et extérieurs
des personnages. Les mouvements
intérieurs comprennent affects,
idées, vertus des personnages ; les
extérieurs, le déplacement physique



jusque chez Élisabeth. Il y a un
parallélisme entre ces mouvements
intérieurs et extérieurs. Tous les
deux sont une approche religieuse
vers la volonté prévoyante du Père.
Marie, et nous avec elle, suit le tracé
indiqué par l’Ange : elle rend visite à
sa cousine qui est enceinte d’après ce
qui lui a été dit ; à notre tour, nous
accompagnons la Vierge, puisqu’il
nous a été révélé qu’une Vierge
concevra un Enfant qui sera le
Sauveur. Aussi bien Marie que nous-
mêmes, nous cherchons le Seigneur
dans un cadre en mouvement, à la
fois intérieur et extérieur.

7.9. La contemplation a lieu dans un
cadre en mouvement. Il y a une
consigne pour l’ouverture du cadre
et une autre pour le refermer. La
fermeture du cadre nous surprend
en pleine contemplation :

« Nous arrivons ».



L’expression « nous arrivons » est à
la fois la fin du mouvement et le
signe discursif de la fin du premier
cadre. Cependant, la contemplation
ne cesse pas, parce qu’un nouveau
tableau est ouvert : un cadre fixe en
ce cas-là.

« C’est la maison où va naître Jean
Baptiste ».

Pour le moment, aucune d’histoire : il
n’y a que la présentation d’un
nouveau cadre. La fonction textuelle
du « cadre de l’histoire » a une
corrélation linguistique dans le
discours.

7.10. Le texte de ce saint Josémaria
fait l’ellipse de nombreux éléments
narratifs des Évangiles. Il est évident
qu’il suit le récit de Luc, mais non
pas en tant que narration, seulement
en tant que source. Ce n’est qu’ainsi
que l’on peut s’expliquer que l’auteur
omette des informations qu’il sait
connues du lecteur. Ceci s’explique



par la finalité du discours de Saint
Rosaire : il ne s’agit pas d’un texte
narratif, mais d’un produit
sémiotique, avec une succession de
séquences à contempler. Dans ce
sens, il y a une ellipse d’éléments
narratifs, par rapport au texte de Luc
et une prolifération de détails, une 
amplification, à considérer. Du point
de vue de la mimesis, il y a un
glissement du narratif au
représentatif (cf. Aristote, Poétique
1448 a 20ss)

La séquence suivante est
précisément l’exemple de l’une de
ces omissions narratives :

« Élisabeth salue avec
reconnaissance la Mère de son
Rédempteur : bénie sois tu… »

La séquence antérieure indiquait
seulement l’arrivée chez Jean-
Baptiste. Et voilà que, soudain, Marie
apparaît avec Elizabeth qui la couvre
de louanges. La cousine exalte Marie.



D’un point de vue de la narration et
de la logique de l’action, il manque
quelque chose, de toute évidence :
par exemple l’arrivée, l’accueil des
autres, l’entrée dans la pièce, le
début de la conversation des
cousines. Consultons le récit de Luc
et voyons les différences : « En ces
jours-là, Marie partit et se rendit en
hâte vers le haut pays, dans une ville
de Juda. Elle entra chez Zacharie, et
salua Élisabeth. Or, dès qu’Élisabeth
eut entendu la salutation de Marie,
l’enfant tressaillit dans son sein et
Élisabeth fut remplie du Saint-Esprit.
Alors elle poussa un grand cri et dit :
« Tu es bénie entre les femmes…
» (Lc 1, 39-43)

Dans l’évangile :

1. il y a une référence explicite à
l’arrivée de Marie dans cette maison.

2. On parle de la salutation de Marie.



3. On décrit les effets de la salutation
de Marie sur Jean Baptiste et chez
Élisabeth.

4. Il y a des louanges respectives de
Marie et l’Élisabeth.

En revanche, dans le texte de Saint
Rosaire sont éliminés

1. l’arrivée de Marie

2. La salutation de la Vierge

3. Les effets produits, contemplés par
la suite, mais jamais évoqués

On supprime donc les éléments
narratifs et on les remplace par des
séquences représentatives. Ceci
suppose une sermocinatio, une
réélaboration du texte évangélique,
de sorte que le fait narratif et
historique devienne une réalité
représentative presque picturale, et
universelle.



7.11. Théologiquement, la maternité
divine de Marie est la source de tous
les dons humains et surnaturels de la
Vierge. Elle est aussi la cause des
éloges, des louanges de sa cousine.
Techniquement, dès le moment où
l’auteur et le lecteur sont sur la
scène, les paroles des personnages
acquièrent une nouvelle dimension
et un sens nouveau. La raison en est
qu’Élisabeth s’adresse à Marie et
qu’en oblique, dans le texte de Saint
Rosaire, elle s’adresse à nous aussi
indirectement : durant le temps de la
lecture et le temps de la
contemplation. On ne peut avoir
accès aux mystères à contempler
qu’à travers le dialogue des
personnages révélé par le narrateur.
Aussi ce saint Josémaria-auteur se
sert-il nécessairement de ces deux
procèdes afin de communiquer aux
lecteurs l’information dont ils ont
besoin : le dialogue des personnages,
comme au théâtre, s’adresse aussi au
récepteur même s’il se trouve en



dehors de la scène. Dans le cas
présent, le lecteur est dans la scène,
comme un personnage de plus.
Devant lui, Marie et Élisabeth jouent
en direct, avec une impression de
réalité.

Ceci veut dire que les paroles des
personnages acquièrent un sens
nouveau qui n’est pas dans le récit
évangélique, au moins comme « une
façon de parler » (modus dicendi).
Aussi les propos d’Élisabeth « et
comment m’est-il donné que la Mère
de mon Seigneur vienne à moi ? « (Lc
1, 17-20) expriment non seulement
un fait historique, le texte d’une
conversation, mais ils offrent aussi
aux lecteurs, du point de vue textuel,
un nouveau point de contemplation :
la maternité divine de Marie comme
source de tout bien pour les
chrétiens.

7.12. Le dernier paragraphe de la
scène demande un recadrage.



L’attention était centrée, jusqu’à
présent, sur les propos d’Élisabeth.
Désormais, il y a une narration
d’images caractérisée par
l’alternance des personnages. Dans
ce même cadre statique, la pièce où
se trouvent Élisabeth et Marie, il y a
un changement d’ « opérateur », un
mouvement de la caméra qui
cherche successivement le reste des
personnages présents : Jean-Baptiste,
Marie, l’auteur et le lecteur
implicites. Aussi, pouvons-nous
distinguer deux « moments »
logiques dans le cadre de la pièce :

1. Le premier, avec un opérateur
scénique fixe qui recueille la
conversation des deux femmes.

2. Le deuxième, avec un opérateur
prospectique en mouvement, qui
tourne en cadrant les autres
personnages de la pièce.

Les deux « moments » ont une unité
à cause non seulement de l’unité de



cadre, mais aussi de la relation de
dépendance logique : le deuxième
mouvement considère les
conséquences de ce qui s’est passé
dans le premier. La première
conséquence de la salutation de
Marie est la joie de Jean-Baptiste :

« Jean Baptiste trésaille dans le
sein de sa mère… »

Le deuxième mouvement de la
caméra va vers Marie :

« L’humilité de Marie s’épanche
dans le Magnificat ».

Et le deuxième, vers nous :

« Et toi et moi qui étions des
orgueilleux, nous promettons
d’être humbles »

7.13. Il y a une corrélation
sémiotique entre l’humilité de Marie,
qui s’épanche dans le Magnificat et
notre orgueil. Une corrélation dans le



discours à cause de la finalité du
texte. Chaque scène analyse une
vertu particulière de Marie. Ici,
l’humilité. Après cette analyse, ce
saint Josémaria-auteur, encourage le
lecteur à devenir meilleur, en imitant
la vertu qu’il vient de considérer.
Aussi y-a-t-il une corrélation entre le
discours et la vie. La finalité du texte
et de la contemplation est
précisément de remuer le lecteur, de
l’approcher du Christ.

Le contraste entre l’humilité de
Marie et notre orgueil provoque
notre honte et après cette émulation,
la résolution d’être humbles. Aristote
définit cette émulation comme étant
« un mal-être devant des biens que
les autres possèdent et que nous
sommes susceptibles de posséder
nous-m^mes et ce, non pas parce
qu’ils appartiennent aux autres, mais
parce que nous en sommes
dépourvus » (Rhétorique, 1388 a
31-35).



L’émulation est avant tout une
passion : un sentiment de peine
devant le manque de biens. Mais
c’est une passion noble, parce qu’elle
ne nous pousse pas à la tristesse
devant le bien d’autrui, comme la
jalousie, mais à cause de notre
défaillance personnelle. Aussi, nous
porte-t-elle à nous améliorer, à
essayer d’acquérir des qualités qui
sont perçues comme atteignables.
L’émulation est ainsi accompagnée
d’espérance, contrairement à la
jalousie qui cherche le bien pour soi,
voire même le mal de l’autre. L’envie
est la passion des désespérés. Mus
par l’émulation, les hommes
prennent des décisions : ils
déclanchent le mouvement de la
volonté et acquièrent des habitudes
avec d’autres biens divers. Dans ce
sens on s’enrichit soi-même alors que
les envieux appauvrissent les autres
sans s’améliorer eux-mêmes : ils
stérilisent tout. Aussi Aristote dit-il
qu’émulation et envie sont des



passions contraires, même si elles se
ressemblent par certains côtés.

La contemplation de l’humilité de
Marie conduit l’auteur et le lecteur,
personnages de la scène, à
l’émulation : ils promettent d’être
humbles. C’est, du moins, ce que le
plan du texte prévoit. La décision est
toujours personnelle. Il est évident
que le texte fait appel à un lecteur
type déterminé : quelqu’un qui,
malgré ses défauts, essaie d’imiter les
vertus de la Vierge, l’humilité dans ce
cas. C’est une condition du discours
qui permet d’actualiser totalement la
lecture, le sens du texte. Or ce type
d’actualisation nous élève
nécessairement, nous projette hors
du discours : le lecteur finit par faire
une vraie prière, il est introduit dans
le monde surnaturel.

7.14. L’engagement pris dans le texte
– « nous promettons d’être humbles »
- est projeté aussi hors texte et se



prolonge dans la vie quotidienne,
après la lecture. L’auteur et le lecteur
promettent d’être humbles, dans la
vie réelle, cela s’entend : le seul « lieu
» où l’on peut vivre les vertus. Et c’est
précisément la finalité de Saint
Rosaire.

De plus, il n’y a pas que les
résolutions qui sont projetées dans la
réalité : il y a aussi la contemplation
qui fait désormais partie de la vie et
ce, non seulement pendant le « temps
de la lecture ». En effet, les
personnages de Saint Rosaire, si le
lecteur s’y prête, peuvent désormais
faire partie de sa vie quotidienne et
faire que sa vie devienne prière.
Jésus, Joseph, Marie peuvent, si nous
y consentons, intervenir dans notre
réalité, nos tâches, nous soucis
quotidiens ce qui revient à « être
contemplatifs au beau milieu du
monde »



Antonio Vilarnovo, « Santo
Rosario : escena y contemplación
en el discurso », dans La obra
literaria de Josemaría Escrivá
(Éditions Miguel Angel Garrido),
Eunsa, Pamplona, 2002.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/saint-rosaire-
scene-et-contemplation-dans-le-

discours/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/saint-rosaire-scene-et-contemplation-dans-le-discours/
https://opusdei.org/fr/article/saint-rosaire-scene-et-contemplation-dans-le-discours/
https://opusdei.org/fr/article/saint-rosaire-scene-et-contemplation-dans-le-discours/
https://opusdei.org/fr/article/saint-rosaire-scene-et-contemplation-dans-le-discours/

	Saint Rosaire : scène et contemplation dans le discours

