
opusdei.org

Saint Josémaria
Escriva, lecteur de la
Sainte Écriture

12/12/2012

Dans la biographie de saint
Josémaria Escriva, dès le début de
son activité sacerdotale, voire même
avant, il y a des témoignages d’une
lecture de l’Écriture qui vivifie son
âme et fait que la parole de Dieu soit
vivante en ses œuvres .

La Sainte Écriture est la parole de
Dieu toujours actuelle. De ce fait, les
études bibliques ne peuvent pas se



limiter à la recherche d’une histoire
passée mais sont appelées aussi à
chercher les traces de ce dialogue de
Dieu venu rencontrer les hommes
pour leur parler . Il est indéniable
que cette conversation a lieu surtout
dans la vie des saints — au sens
biblique du terme, à savoir, non
seulement ceux qui ont été
officiellement canonisés par l’Église,
mais tous ceux qui, par la grâce, sont
dans la mouvance de Dieu, soutenus
par la foi et la charité —, puisqu’ils
sont dans les conditions requises
pour écouter et répondre, dans une
syntonie vitale et affective avec Dieu
qui permet de trouver sa Parole dans
les textes écrits de la Bible . C’est
pourquoi, une étude théologique de
la Sainte Écriture demande que l’on
soit attentif aux façons dont la Bible
a fécondé la vie des saints.

Une recherche exhaustive de la
richesse du contenu qui se dégage de
la façon dont saint Josémaria lit et



invite à lire l’Évangile ou tout autre
passage biblique est un travail
incommensurable. En effet, les textes
et les phrases de la Sainte Écriture
sont normalement le guide-âne de sa
prédication, de sa catéchèse, voire
même très fréquemment de ses
échanges quotidiens où il partage
généreusement le trésor de la Parole
de Dieu avec un charme humain et
une grâce surnaturelle frappants.

Cette étude va donc se limiter à une
première approche théologique de
son activité en tant que lecteur de la
Sainte Écriture, à partir de trois
perspectives complémentaires. La
première, à caractère biographique,
concerne des moments ponctuels de
sa vie où, d’une façon ou d’une autre,
il « entend » la voix de Dieu avec des
mots de l’Écriture. La seconde
concerne les passages de l’Écriture,
mille et mille fois médités, qui ont
profondément marqué son esprit. La
troisième concerne sa façon



personnelle de proposer l’Évangile
dans sa prédication. On ne prétend,
en aucun cas, faire le tour de tous les
textes commentés ni du sens qu’il en
tire. Il ne s’agit que de relever
quelques exemples significatifs.

En dialogue avec Dieu à travers la
Sainte Écriture

Avant tout, quelques considérations
concernant le profil du lecteur de la
Bible qu’est saint Josémaria Escriva.

D’emblée, ses biographes ont
constaté qu’il était un bon lecteur de
la littérature classique espagnole et
de la littérature spirituelle . Il a lu
aussi les écrits des Pères de l’Église
qu’il connaissait bien . Cependant, la
Sainte Bible, — les Évangiles
spécialement —, n’a pas été pour lui
le bon livre de lecture dont il a pu
tirer une instruction profitable, mais
un lieu de rencontre avec le Christ.



Au séminaire, il avait profondément
étudié les matières bibliques et avait
eu de très brillantes notes . C’est à
partir de son expérience vitale de la
foi de l’Église qu’il aborde les livres
saints. C’est dans le cadre de sa
prédication que l’on trouve
habituellement ses commentaires.

Le poids que, pour montrer combien
il aime Dieu, saint Josémaria accorde
aux petites choses, est l’une des
caractéristiques de son profil. Sa
façon d’agir ainsi que sa
physionomie spirituelle en sont
façonnées, et cela imprègne aussi son
activité de lecteur de l’Écriture.
Devant un texte, il est très attentif à
tous les détails, à toutes les phrases,
aux gestes et aux réactions des
personnages, à chaque mot…

La Sainte Écriture, lue et relue et
profondément méditée, laisse chez
lui l’empreinte de « petits textes », de
phrases incisives, très courtes



habituellement — parfois un ou deux
mots seulement — qui prolongent le
dialogue divin, l’oraison au-delà du
moment de la lecture, en
empreignant toute son activité
quotidienne : il les répète dans son
cœur, en pleine rue, au travail et
découvre, petit à petit, que ces
paroles ne lui parlaient pas d’un
passé glorieux mais lointain, mais du
présent qui est là, devant ses yeux .

Pour illustrer ce que nous venons de
dire, penchons-nous sur son emploi
de l’expression ut videam ! C’est la
réponse de l’aveugle de Jéricho à la
demande de Jésus : « Que veux-tu
que je fasse pour toi? » « Rabbouni,
que je voie » (Mc 10, 51). Saint
Josémaria avait lu attentivement
cette scène lorsqu’il était adolescent.
Le courage de Bartimée qui se
dépouille de la guenille qui le
réchauffe afin de mieux s’approcher
de Jésus et lui parler de ce dont il a
besoin ainsi que la réponse rapide du



Maître qui, ému par cette audace et
cette simplicité, lui rend
immédiatement la vue (cf. Mc 10,
46-52). Tout jeune, lorsqu’il
pressentait que le Seigneur lui
demandait quelque chose et qu’il ne
voyait pas ce que ça pouvait être
exactement, il s’en remettait
totalement à Dieu et, en même
temps, il priait instamment pour
demander la lumière : ut videam ! Il
en parlait en ces termes quelques
années plus tard, en 1947 :

« Je ne peux oublier que, méditant ce
passage, il y a bien des années, et
comprenant que Jésus attendait de
moi quelque chose, quelque chose
que j’ignorais — je me suis composé
des oraisons jaculatoires : “ Seigneur,
que veux-tu ? Qu’attends-tu de moi ?
” Je pressentais que le Seigneur me
cherchait pour quelque chose de
nouveau, et ce Rabboni, ut videam,
Maître, que je voie, m’amena à
supplier le Christ, à lui adresser sans



relâche cette prière : “ Seigneur, que
s’accomplisse ce que Tu veux. ”

Par ailleurs, la parole de Dieu, semée
en son cœur par cette lecture posée,
jaillit spontanément au moment
voulu avec une force qui tient de
l’expérience mystique. C’est un fait
de ce genre que recèle cette note
tirée de ses Cahiers intimes, en
octobre 1931 :

« J’ai senti l’action du Seigneur, qui
faisait naître dans mon cœur et sur
mes lèvres, avec la force de quelque
chose d’impérieux et de nécessaire,
cette tendre invocation : Abba !
Pater !— ce sont des mots de Ga 4, 6
— J’étais dans la rue, dans un
tramway [...]. J’ai sans doute fait cette
prière à voix haute.

Et j’ai marché dans les rues de
Madrid, une heure, deux peut-être, je
ne saurais le dire, je n’ai pas senti le
temps passer. On a dû me prendre
pour un fou. J’ai contemplé, avec des



lumières qui n’étaient pas les
miennes, cette vérité stupéfiante, qui
s’est enflammée comme une braise
dans mon âme pour ne plus jamais
s’éteindre. »

Certains passages bibliques lui ont
permis de faire des expériences de ce
type et l’ont placé dans de
surprenantes perspectives
innovatrices. C’est le cas des paroles
de Jésus dans l’Évangile de saint
Jean : « Et moi, quand je serai élevé
de terre, j’attirerai tous les hommes à
moi » (Jn 12, 32), que l’évangéliste
explique : « Il signifiait par là de
quelle mort il allait mourir. (Jn 12,33)
». Saint Josémaria le 7 août 1931,
deux mois avant le texte
précédemment cité il notait :

« Vint le moment de la Consécration :
lorsque j’élevais la sainte Hostie, sans
perdre le recueillement voulu, sans
me distraire — je venais de faire
intérieurement l’offrande à l’Amour



Miséricordieux —, ces paroles de
l’Écriture : « et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum
» (Jn 12, 32) sont venues à mon
esprit, avec une force et une clarté
extraordinaire. D’habitude j’ai peur
en présence du surnaturel. Mais, tout
de suite après, il y a le ne timeas !
C’est Moi. J’ai alors compris qu’il
revenait aux hommes et aux femmes
de Dieu, de hisser la Croix au sommet
de toutes les activités humaines, avec
les enseignements du Christ... Et j’y
ai vu le Seigneur triompher, attirant
à lui toutes choses. »

Dans ce coup de pinceau
biographique, il y a un petit détail,
apparemment sans importance, à
situer dans le contexte historique de
l’époque, mais qui est très
significatif. Les paroles qui le
martèlent et qu’il reprend très
souvent et avec des accents
différents, — ut videam ! Abba,
Pater !; et si exaltatus fuero a terra,



omnia traham ad meipsum ; ne
timeas ! — sont toujours en latin. La
raison est évidente : il lit la Sainte
Écriture dans la Vulgate latine,
comme c’était l’usage à l’époque.
Mais ce détail apparemment
anecdotique souligne qu’il « entend »
la parole de Dieu dans l’aujourd’hui,
maintenant, à chaque moment,
comme il l’avait lue dans un texte en
latin. C’est l’Esprit Saint qui
provoque l’élan vital de la locution
avec des paroles de l’Écriture,
expression de la parole de Dieu.
Saint Josémaria est un lecteur assidu
et attentif de la parole de Dieu mais il
n’est pas que lecteur, il écoute et cela
lui permet d’entendre la voix de Dieu
et de comprendre ce que le Seigneur
veut lui communiquer avec ces
paroles de l’Écriture.

On trouve fréquemment dans sa
prédication et dans ses écrits des
phrases courtes et incisives, comme
celles dont on a parlé . Les paroles de



l’Écriture sont toujours le canevas de
son discours cependant il ne
s’encombre pas d’habitude de
questions académiques telles la
présentation générale d’un passage,
l’analyse de sa structure ou le
développement de ses contenus.
Parfois, il cite littéralement des
versets suivis du texte biblique, mais
généralement, il essaie de saisir et
d’exposer leur contenu fondamental,
brièvement et de façon énergique,
pour en souligner l’impact provoqué
à l’aide de quelques petits fragments.
Une métonymie rappelle quelques
mots et fait revivre une scène riche
en évocations. Une considération de
Sillon reflète bien cela :

« Veux-tu la vivre, cette sainte
audace, et obtenir que Dieu agisse à
travers toi ? — Aie recours à Marie,
et Elle t’accompagnera sur la voie de
l’humilité, afin que, devant ce qui est
impossible à l’esprit humain, tu



saches dire un “ fiat ”- que cela se
fasse ! qui rattache la terre au Ciel. »

Il suffit ici de mentionner le mot fiat
pour avoir en tête le verset entier —
« Marie dit alors : Voici la servante
du Seigneur, qu’il me soit fait (fiat)
selon ta parole. Et l’ange la quitta.
» (Lc 1, 38) — qui évoque tout le
passage de l’Annonciation et rappelle
au lecteur que la vocation
surnaturelle est un appel divin qui
demande d’accepter sans
ménagements des desseins de Dieu et
les conséquences qui s’en suivent :
l’Incarnation du Fils de Dieu. Cet
ensemble de références n’est pas
contemplé comme une réalité idéale
et lointaine, mais comme faisant
partie d’un monde qui appelle le
lecteur à en faire partie.

Compte tenu du type de rapport avec
la Bible qui se dégage des écrits de
saint Josémaria en cette première
approche, il faut chercher quelles



sont les phrases courtes de la Bible
qu’il évoque le plus fréquemment et
voir dans quel sens il les emploie.
C’est à ce sujet que nous consacrons
le prochain chapitre de notre exposé.

On pourra seulement par la suite
réfléchir sur l’attitude
herméneutique des commentaires de
saint Josémaria, en cherchant dans
son œuvre des déclarations explicites
sur sa façon de lire et d’apprendre à
lire la Sainte Écriture, qu’il fait
habituellement en passant, lorsqu’il
glisse des commentaires au fil de ses
méditations.

Paroles de la Sainte Écriture les
plus citées

Le simple décompte numérique de
l’emploi de la Bible dans les écrits de
n’importe quel auteur est une
approche très limitée et, en elle-
même, très peu explicite. Cependant,
elle fournit des données objectives et
vérifiables à partir desquelles



n’importe qui peut tirer des
conclusions et commencer à
travailler.

Il ne s’agit pas ici de faire un recueil
de tables numériques ni une étude
de fréquence statistique, mais de
faire attention aux mots ou aux
phrases qui sont les plus fréquents
dans ses écrits, en tout genre et de
tout style.

Pour le compte des fréquences nous
nous sommes limités aux œuvres de
saint Josémaria publiées à ce jour.
D’un côté, il y a les textes, parus à de
différentes dates, de Chemin, Saint
Rosaire, Entretiens avec mgr Escriva
de Balaguer et les recueils d’homélies
Quand le Christ passe, publiés en vie
de l’auteur, ainsi que l’Abbesse des
Huelgas, étude historico juridique
qui n’est pas du ressort de notre
étude. Nous ajoutons Amis de Dieu, 
Sillon, Forge, Aimer l’Église et Chemin
de Croix, que saint Josémaria avait



déjà révisés pour qu’ils soient publiés
mais qui n’ont été imprimés qu’après
sa mort. On n’a pas pris en
considération ses écrits encore non
publiés. Nous sommes donc
conscients que ce travail n’est qu’une
première ébauche d’approche du
sujet.

Ceci dit, une réflexion
méthodologique s’impose : Le
décompte numérique à lui tout seul,
a-t-il un sens dans le cadre de notre
étude ?

Je pense qu’il en a un car pour faire,
dans la mesure du possible, une
description empirique de la
rencontre de Dieu et des hommes
dans l’Écriture, il faut avoir recours
aux données expérimentales et aux
développements de l’esprit.

L’Écriture est prêchée, on l’écoute, on
la lit. Mais à partir d’une
considération phénoménologique,
c’est par la lecture en premier que



tout commence. On ne peut pas
proclamer ni écouter ce qu’on n’a
pas lu. Un texte non lu est lettre
morte . C’est pourquoi se demander
quels sont les textes que l’on connaît
et qui ont été les plus utilisés dans
son œuvre c’est se pencher sur des
textes lus et écoutés qui ont eu une
répercussion vitale dans la lecture
qu’en a faite saint Josémaria.

De fait, la simple énumération des
textes de la Sainte Écriture les plus 
explicitement cités est, en elle-même,
suffisamment parlante. Les voici :

Les deux textes les plus cités,
quatorze fois chacun, sont le verset 1,
38 de Luc et spécialement les
paroles : « Voici la servante du
Seigneur, qu’il me soit fait selon ta
parole » et la première partie de
l’hymne christologique de la Lettre
aux Philippiens (Ph 2, 6-8) et surtout
l’expression : « Il s’est humilié lui-



même, obéissant jusqu’à la mort et à
la mort sur une croix. »

Le troisième texte le plus
fréquemment cité, douze fois, est
celui de Mt 11, 29-30 : « Prenez sur
vous mon joug et apprenez de moi
qui suis doux et humble de cœur et
vous trouverez le repos pour vos
âmes car mon joug est doux et mon
fardeau léger. » Ce texte, tout comme
les deux autres, sont les plus cités et
des exemples notoires de la
puissance de la parole, cet élan qui
pousse à agir. Ces paroles demandent
une acceptation soumise des desseins
de Dieu et un don personnel sans
ménagements et sans peur, sur les
traces de Jésus.

Puis il y a un quatrième texte qu’il
évoque dix fois. Il s’agit de l’évangile
de saint Jean qui décrit la scène au
pied de la Croix : « Près de la croix de
Jésus se tenaient sa Mère et la sœur
de sa Mère, Marie de Cléophas ainsi



que Marie Madeleine. (Jn 19, 25) » Ce
texte a un caractère informatif mais
il nous parle aussi de la fidélité.

En cinquième et sixième place il y a
deux textes aux origines et aux
contextes très différents, mais au
contenu similaire. Ils sont cités neuf
fois. Le premier est tiré de l’évangile
de saint Jean. Ce sont les propos de
Jésus à la Dernière Cène : « Je suis la
vigne, vous êtes les sarments. Celui
qui demeure en Moi et Moi en lui,
celui-la porte beaucoup de fruit, car
sans Moi vous ne pouvez rien faire.
(Jn 15, 5) » Le deuxième est une
exclamation de saint Paul : « Je puis
tout en celui qui me rend fort. (Ph 4,
13) » Tous les deux, et spécialement
le second, ont une dimension
expressive à forte composante
didactique : ils montrent bien où est
le fondement de l’énergie intérieure
que le lecteur cherche parce qu’il a
besoin de répondre à l’appel des



textes que nous avons cités
auparavant.

Ensuite, l’Écriture ressort en sa
dimension appellative : « Si
quelqu’un veut venir à ma suite, qu’il
renonce à lui-même, qu’il prenne sa
croix et qu’il me suive. (Mt 16, 24) »
Ce verset est repris et commenté huit
fois dans les œuvres de saint
Josémaria que nous considérons .

Dans les citations récurrentes de sa
prédication et de ses écrits, il y a un
appel très fort de Jésus : «Je vous
donne un commandement nouveau,
aimez-vous les uns les autres comme
je vous ai aimés. À ceci on
reconnaîtra que vous êtes mes
disciples, si vous vous aimez les uns
les autres. (Jn 13, 34-35) » Il y a aussi
un aveu explicite d’amour pour
Jésus, en réponse à sa demande
directe : « M’aimes-tu ? et saint Pierre
de répondre : « Seigneur, tu sais tout,



tu sais bien que je t’aime. (Jn 21, 17) »
Ces textes sont cités sept fois.

Pour finir, il y a trois textes cités six
fois chacun. Le premier est une
exclamation parlante : « Je suis venu
apporter le feu sur la terre et que
puis-je vouloir sinon qu’il brûle ? (Lc
12, 49) » Le deuxième est un appel
confiant, inséparablement uni à
l’aveu des dispositions les plus
intimes : « Père si tu veux, éloigne de
moi ce calice, mais que ce ne soit pas
ma volonté qui se fasse, mais la
tienne. (Lc 22, 42) » Et le troisième, à
un caractère informatif, explique que
ces dispositions ne sont pas quelque
chose d’extraordinaire puisque tous
les chrétiens sont appelés à la
sainteté : « Car il nous a choisis dès
avant la création du monde afin que
nous soyons saints et immaculés en
sa présence dans l’amour. (Ep 1, 4) »

Ces données sont très révélatrices de
l’attitude et de l’intérêt avec lequel



saint Josémaria aborde la méditation
de la Bible, si on considère que dans
son œuvre publiée il y a des milliers
de références bibliques très diverses.
Il aborde tous les grands sujets de la
catéchèse et de la spiritualité
chrétiennes en ayant constamment
recours à la Sainte Écriture. La
richesse des textes bibliques dont il
se sert et qu’il commente est donc
immense. Toutefois, les textes
récurrents ne sont pas très
nombreux. Le choix que nous venons
de faire concerne les textes cités plus
de cinq fois et il n’est pas très long.
C’est pourquoi son contenu nous
livre une information implicite
suffisante sur la façon dont il lit
l’Écriture.

On peut noter, en premier, qu’il ne
s’agit pas de passages entiers. Il n’y a,
parmi les textes fréquemment cités,
aucune péricope complète. Et, en
même temps, on y découvre une
forte densité de contenu qui



concerne deux aspects surtout. Le
premier est la présentation de Jésus-
Christ comme modèle du chrétien,
aussi bien dans ses faits que dans ses
paroles, Le deuxième est l’incitation
à la réponse de l’homme à Dieu, et
dans ce cadre, la figure de Marie est
paradigmatique dans sa réponse
affirmative aux desseins de Dieu qui
lui sont manifestés à l’Annonciation,
un oui qui demeure intact au pied de
la Croix .

Se pencher sur les commentaires de
ces textes aide à percevoir la vigueur
de la parole de Dieu qui est appelée à
montrer son efficacité aujourd’hui et
maintenant, à chaque instant. Soyons
ainsi attentifs à ces paroles de saint
Josémaria lorsqu’il parle de
l’obéissance :

« Le Seigneur ne nous cache pas que
cette obéissance soumise à la volonté
de Dieu exige renoncement et
générosité, car l'Amour ne demande



pas de droits: ce qu'il veut, c'est
servir. C'est le Seigneur qui, le
premier, a parcouru ce chemin avec
amour. Jésus, comment as-tu obéi? 
Usque ad mortem, mortem autem
crucis : jusqu'à la mort, et à la mort
sur la croix. Il faut sortir de soi-
même, se compliquer la vie, la perdre
par amour de Dieu et des âmes. Voici 
que tu voulais vivre et tu voulais que
rien ne t'arrive; mais Dieu en a décidé
autrement. Il y a deux volontés: la
tienne doit être corrigée, pour
s'identifier à la volonté de Dieu, et non
pas celle de Dieu infléchie pour
s'accommoder à la tienne . J’ai vu, à
ma plus grande joie, beaucoup
d'âmes risquer leur vie comme toi
Seigneur, usque ad mortem —, pour
accomplir ce que la volonté de Dieu
leur demandait : elles ont mis leurs
idéaux et leur travail professionnel
au service de l'Eglise, pour le bien de
tous les hommes.



Apprenons à obéir, apprenons à
servir: il n'y a pas de plus grande
maîtrise de soi que de vouloir se
livrer volontairement au service des
autres. Lorsque nous sentons
bouillonner en nous l'orgueil, cette
superbe qui fait que nous nous
prenions pour des surhommes, c'est
alors qu'il faut dire non, dire que
notre seul triomphe doit être celui de
l'humilité. C'est ainsi que nous nous
identifierons au Christ sur la Croix —
non pas mal à l’aise, ni agacés ou de
mauvais gré, mais tout decoeur —,
car cette joie de l'oubli de soi est la
meilleure preuve d'amour qui soit. »

Lorsqu’il prend Jésus à témoin, il se
sert des textes de la Sainte Écriture
pour ltoucher profondément l’âme
du lecteur avec son style entrecoupé
et direct . Les paroles de l’Écriture
(Ph 2, 8-9) sont une réponse à la
question qu’il a posée à Jésus — «
comment as-tu obéi ? » —. Nous nous
sommes donc dans une lecture qui se



déroule dans un processus de
communication au sens strict,
réalisée à partir de la prière. Tout en
contemplant l’exemple de Jésus, il ne
s’arrête pas à l’admirer, plein de
reconnaissance, mais il se sert de la
force du texte pour interpeller
l’interlocuteur dans son quotidien et
le conduire vers l’identification vitale
avec le Christ. Il témoigne
personnellement de l’efficacité de la
parole — « J’ai vu, et je m’en suis
réjoui, beaucoup d’âmes qui ont mis
leur vie en jeu — usque ad mortem,
comme Toi Seigneur —, en cherchant
à faire ce que la volonté de Dieu leur
demandait… » — et il aide à
concrétiser une réponse, dans un
don généreux de soi.

Le commentaire de saint Josémaria
ne cherche pas à être directement
l’exposé d’un académicien ni une
réflexion théologique — sur la kénose
du Christ — ni à rédiger un traité ou
à présenter les fondements bibliques



d’une vertu déterminée —
l’obéissance, dans le cas
précédemment cité —. Ici, et dans la
plupart des cas, ce qui l’intéresse
c’est la vie du chrétien actuel, du
disciple du Christ qui se doit d’imiter
le Maître jusqu’à son identification à
lui pour le rendre présent au milieu
du monde .

Le texte aux Philippiens évoque le
contraste entre le Christ et Adam qui,
n’étant qu’un homme, a cherché à
être comme Dieu (cf. Gn 3, 5), alors
que Jésus-Christ, étant Dieu, « s’est
anéanti lui-même » (Ph 2, 7).
L’obéissance du Christ jusqu’à la
Croix (Ph 2, 8) a réparé la
désobéissance du premier homme.
Saint Josémaria lit ce texte et, tout en
contemplant l’exemple du Christ, il
voit le chrétien de notre temps. Face
à la tentation de devenir un «
surhomme », « d’être comme Dieu »
et de désobéir, il lui propose le
moyen d’être vraiment homme et



seigneur — à l’image de Dieu —en
imitant le Christ qui nous apprend la
« seigneurie du service ».

Dans un contexte différent, il y a un
autre exemple qui illustre la même
attitude herméneutique. Il s’agit
d’une interview . On lui pose la
question suivante : Finalement, à
votre avis quel serait le rôle de la
femme à promouvoir dans la vie de
l’Église ? Il répond longuement et
termine en disant :

« Christianiser de l'intérieur le
monde entier, lui montrer que Jésus-
Christ a racheté toute l'humanité,
telle est la mission du chrétien. Et la
femme y prendra part, au foyer aussi
bien que dans toutes ses autres
occupations, avec les atouts qui lui
sont dévolus.

Ce qui compte au demeurant c’est
que, comme la Sainte Vierge Marie —
femme, Vierge et Mère —, elles
vivent face à Dieu en prononçant ce 



fiat mihi secundum verbum tuum (Lc
1, 38), qu'il m'advienne selon ta
parole, dont dépend la fidélité à la
vocation personnelle, unique dans
chaque cas et non interchangeable,
qui fait de nous tous des
collaborateurs à l’œuvre de salut de
Dieu en nous et dans le monte entier.
»

Il reprend la réponse de Sainte Marie
à l’annonce de l’ange et la glisse à
l’oreille de la femme contemporaine.
Ainsi, au foyer ou ailleurs, dans son
occupation professionnelle, elle
exprimera son adhésion
inconditionnelle à l’appel que Dieu
lui adresse, là où elle se trouve, afin
qu’elle travaille de façon directe à «
l’œuvre de salut de Dieu en nous et
dans le monde entier. »

Au-delà d’un commentaire mot à mot
du texte biblique, et comme ce fut le
cas pour le texte aux Philippiens,
c’est l’anthropologie chrétienne de «



l’homme nouveau » — et dans ce cas
précis de « la femme nouvelle » —
qui affleure. Il est appelé à rendre
actuel l’Évangile non seulement avec
une lecture actualisée, mais dans la
vie réelle de tous les jours.

On pourrait multiplier les exemples.
Nous avons choisi un commentaire
de saint Josémaria aux deux textes
bibliques qu’il cite le plus dans son
œuvre. Cependant, ils sont largement
suffisants pour étayer notre objectif
en cette phase de notre étude :
pénétrer, à travers les données
numériques facilement vérifiables,
dans ce que ces textes souvent repris,
dévoilent implicitement son attitude
herméneutique.

Nous devons désormais chercher
dans ses écrits des expressions plus
explicites sur sa façon de lire la
Bible.

« Comme un personnage de plus »



L’esthétique de la réception a bien
souligné que lire n’est pas
simplement décoder de façon
linéaire des signes écrits. Dans la
lecture, on met en œuvre des ressorts
qui permettent d’aller au fond du
texte. On poursuit la lecture en
pensant à ce que l’on vient de lire
précédemment. Devant les yeux, de
nouvelles questions attendent une
réponse. Le lecteur remplit les vides
du texte, il retrouve les aspects ou les
détails dont le texte ne dit rien . En
définitive, c’est grâce aux signes que
l’on construit un monde de
références, que l’on configure ce
qu’on a appelé « le monde du texte » ,
ce dont le texte parle.

En lisant la Sainte Écriture, le texte
biblique lui-même demande que le
lecteur s’approprie la Parole de Dieu
qui y est livrée. Et dans l’Église, cette
opération se fait sous la conduite du
texte et aussi sous celle du Saint-
Esprit. Le « monde du texte » du



lecteur chrétien lui demande l’avoir
à son esprit le contenu et l’unité de
toute l’Écriture, la Tradition vivante
de toute l’Église et l’analogie de la
foi .

Le texte est un ensemble de vérités,
ouvert aux questions qui lui sont
posées. Par exemple, l’évangile de
saint Marc ne dit pas seulement ce
que l’évangéliste veut transmettre à
ses lecteurs en l’écrivant, mais bien
plus. L’évangéliste veut certes
montrer que l’on a besoin de savoir
qui est le Christ, le confesser et faire
que l’Évangile atteigne les confins de
la terre. Mais, à travers le monde du
texte qu’il construit, on peut aussi
connaître d’autres choses, comme le
comportement de Jésus, celui de
Pierre, celui des autres. Il nous parle
aussi de la valeur accordée aux
traditions des anciens, et de
nombreux aspects concrets des us et
coutumes de l’époque.



Si le texte est un univers de vérités
ouvert au questionnement, on voit
bien que la profondeur des réponses
offertes au lecteur dépend de la
qualité de la question que celui-ci
voudra bien lui poser. Ceci étant,
dans cette partie de notre exposé,
nous allons chercher à comprendre
comment saint Josémaria questionne
le texte.

Le conseil bref et incisif que l’on
trouve dans Forge nous permet de
détecter, derrière son laconisme, un
lecteur qui aborde les Sainte
Écritures voulant savoir ce que Dieu
lui dit en cette lecture personnelle :

« Veux-tu apprendre quelque chose
du Christ et prendre exemple sur sa
vie? — Ouvre le saint Evangile,
écoute le dialogue de Dieu avec les
hommes..., avec toi. »

L’Évangile est un livre qui offre la
possibilité de se pencher sur des faits
qui ont eu lieu dans un lointain passé



et qui sont toujours de mise
aujourd’hui. Le lecteur est appelé à
s’y impliquer, en écoutant
attentivement les mots qui lui sont
adressés. Ce conseil est donc
l’expression herméneutique
largement vécue qui fait
naturellement surface dans sa
prédication :

« Ouvrons comme d’habitude le
Nouveau Testament, cette fois-ci au
chapitre 11 de saint Matthieu : 
apprenez de moi, car je suis doux et
humble de cœur (Mt 11, 29).Qu’en
penses-tu? Nous devons apprendre
de lui, de Jésus, notre seul modèle. Si
tu veux avancer en évitant les faux
pas et les égarements, tu n’as qu’à
marcher là où il a marché, poser la
plante de tes pieds sur l’empreinte de
ses pas, pénétrer dans son Cœur
humble et patient, boire à la source
de ses commandements et de ses
actes d’amour. En un mot, tu dois
t’identifier à Jésus-Christ, tu dois



t’efforcer de devenir, pour de bon, un
autre Christ parmi tes frères les
hommes. »

Dans cette façon d’aborder le texte
biblique, l’auteur implique le lecteur.
Il lui parle de son expérience
personnelle et l’invite à chercher lui-
même les façons de se mettre à
l’écoute du Christ. « On peut encore
avancer que l’intention du
bienheureux Josémaria, disait il y a
quelques années un critique
littéraire, est de faire en sorte que le
récepteur prenne l’initiative et
parvienne à être créateur, co-auteur,
auteur principal du discours. » C’est
la raison pour laquelle, saint
Josémaria nous invite à lire la Sainte
Écriture de l’intérieur :

« Pour approcher le Seigneur à
travers les pages du saint Évangile, je
vous recommande toujours de nous
donner la peine d’entrer dans la
scène, d’y participer comme un



personnage de plus. Je connais
nombre d’âmes, du tout venant, qui
le font. Vous serez ravis comme
Marie, suspendue aux lèvres de Jésus
ou, comme Marthe, vous oserez
sincèrement lui confier vos soucis,
même les plus insignifiants. »

Cependant, et c’est la clef pour
accéder à sa pensée et à sa façon de
lire la Bible, il n’invite pas le lecteur
à voyager avec son imagination dans
le temps, afin de récréer un récit
dans l’ambiance d’un passé lointain,
mais à contempler le monde actuel
dans lequel il est plongé et à avoir
recours au texte sacré comme point
de référence pour donner sa juste
valeur à son expérience personnelle :

« Mêlez-vous souvent aux
personnages du Nouveau Testament.
Savourez les scènes touchantes où le
Maître prodigue ses gestes divins et
humains et parle, avec des tournures
humaines et divines, de l’histoire



divine du pardon, de celle d’un
Amour sans répit pour ses enfants.
Cet avant-goût du Ciel est de mise
aujourd’hui, dans l’actualité pérenne
de l’Évangile : l’on palpe la protection
divine, on peut même assurer qu’on
touche là du doigt, un rempart de
plus en plus solide, au fur et à
mesure que nous avançons, malgré
nos faux pas, au fur et à mesure que
nous commençons et recommençons.
C’est cela la vie intérieure vécue dans
l’espérance en Dieu. »

Ceci dit, est-ce du cinéma, un pur
exercice de l’imagination, que de
récréer au présent des scènes du
passé ? Saint Josémaria est bien
conscient de cet écueil et sa réponse
dévoile le sens théologique de la vie
d’un chrétien :

« Vis près du Christ ! Sois, dans
l'Évangile, comme un personnage de
plus, qui partage la vie de Pierre, de
Jean, d’André..., car le Christ est



toujours vivant: "Iesus Christus, heri
et hodie, ipse et in saecula!" — Jésus-
Christ est vivant! Aujourd'hui comme
hier. Il est le même, pour les siècles
des siècles. »

Et ce, parce que Jésus n’est pas une
figure admirable que seule une
imagination créatrice pourrait
reconstruire à partir de fouilles
archéologiques d’il y a plus de deux
mille ans, mais le Christ ressuscité
qui vit aussi maintenant et qui
cherche, parmi nous, des disciples
qui vivent à ses côtés et travaillent
près de Lui. Qui plus est, des femmes
et des hommes qui, identifiés au
Christ, le rendent présent dans le
monde .

L’on pourrait dire que, sur ces bases
théologiques, il est possible de
trouver dans son œuvre un guide de
lecture de la Bible en tant que Sainte
Écriture, adapté au lecteur qui
écoute la Parole de Dieu qui s’adresse



à lui personnellement. Voici ce qu’il
recommande dans l’une de ses
homélies :

« Dans ta prière, je te conseille de
t’impliquer dans les scènes de
l’Évangile, comme un personnage de
plus. Représente-toi d’abord la scène
ou le mystère, qui te servira à te
recueillir et à méditer. Ensuite mets à
contribution ton intelligence pour
contempler un trait de la vie du
Maître : son Cœur attendri, son
humilité, sa pureté, son
accomplissement de la Volonté du
Père. Puis raconte-lui ce qui t’arrive
d’ordinaire dans ce domaine, ce qui
se passe chez toi, en ce moment. Sois
attentif. Il tient peut-être à te faire
voir quelque chose : c’est l’heure des
motions intérieures, des reproches,
des prises de conscience. »

Il ne s’agit plus de rester inactif dans
la contemplation des scènes, mais de
les vivre personnellement « comme



un personnage de plus ». Saint
Josémaria « exerce son ministère de
la Parole en nous apprenant à
écouter la voix de Dieu qui appelle
chacun de nous à se sanctifier dans
sa situation personnelle, au poste
que la Providence lui a assigné ».

« En ouvrant le Saint Evangile, dis-toi
que tu ne dois pas seulement
connaître, mais vivre ce qui y est
rapporté : les oeuvres et les paroles
du Christ. Tout cet ensemble et
chacun des points du récit a été
recueilli dans le moindre détail, pour
que tu l'incarnes dans les
circonstances concrètes de ton
existence.

Quant aux catholiques, le Seigneur
nous a appelés à le suivre de près et,
c’est dans ce texte saint, que tu
découvriras la Vie de Jésus tout en y
retrouvant aussi ta propre vie.

Toi aussi, tu apprendras à demander,
plein d'Amour comme l'Apôtre:



"Seigneur, que veux-tu que je
fasse:..." pour entendre au fond de
ton âme cette réponse catégorique :
La volonté de Dieu !

Eh bien, prends l'Evangile tous les
jours, et lis-le, vis-le comme une
norme à suivre. — C'est ainsi qu'ont
procédé les saints. »

Saint Josémaria implique le lecteur
dans les récits des scènes
évangéliques, « ‘il plonge et nous fait
plonger’ dans l’Évangile qui acquiert
alors sa dimension formatrice
nécessaire et convaincante, tout en
nous introduisant à la connaissance
du mystère du Christ et à la
communion avec Lui ». Et c’est à la
lecture de la Passion qu’il donne une
force singulière :

« Veux-tu suivre Jésus de près, de très
près ?… Ouvre le saint Évangile et lis
la Passion du Seigneur. Ne la lis pas
seulement, vis-la. La différence est
grande. Lire, c’est se rappeler un



événement passé ; vivre, c’est se
trouver là quand quelque chose
arrive, c’est être un personnage
parmi d’autres dans la scène.

Alors, laisse ton cœur s’épancher et
se blottir près du Seigneur. Et
lorsque tu percevras que ton cœur
t’échappe — que tu es lâche, comme
les autres —, demande pardon pour
tes lâchetés, et pour les miennes. »

Le discours de saint Josémaria se
situe dans le cadre du logos
pragmatikós, de la parole qui agit
afin de conduire le lecteur vers la
rencontre de Dieu. Comme cela a été
si bien dit dans l’analyse de son
œuvre littéraire, « l’auteur réalise
avec son discours des démarches
successives : celle de sa
contemplation personnelle, d’abord,
puis celle de faire en sorte que le
lecteur récepteur contemple à son
tour […] Le but n’est pas
qu’esthétique. Il y a une volonté



délibérée d’émouvoir le lecteur pour
le plonger dans la contemplation ».

Ceci dit, il faut noter cette actualité
pérenne de l’Évangile : « Respectant
le texte et son enseignement,
l’éxégèse du fondateur de l’Opus Dei
est celle d’une « implication totale »
qui rassasie l’âme à son passage. »

En dialogue avec la Parole de Dieu

Après cette ébauche d’approche à la
façon de lire le texte biblique tirée de
l’œuvre de saint Josémaria analysée,
nous allons procéder à la synthèse.

Notons, tout d’abord, que l’amour
des « petites choses » dont on a parlé
est inséparable de la perception
extrêmement aiguë des détails,
surtout s’il s’agit de paroles de
l’Évangile. Ces contenus ont laissé
une telle trace en lui que lorsqu’il
écrit on dirait qu’il n’a rien de
personnel à y ajouter si ce n’est la
conclusion tirée des mots ou des



phrases de l’Écriture dont il a fait
personnellement l’expérience.

Saint Josémaria conduit ses lecteurs
du particulier, du concret, au
général. Il parvient à faire que ce qui
semblait sans importance devienne
significatif grâce à un style
particulier qui met en relief les
qualités spécifiques du texte de la
Sainte Écriture.

Si on regarde de près ses écrits, on
voit que la plus petite mention d’un
fragment de texte saint est témoin
d’une lecture attentive et des traces
qu’elle a laissées chez lui, c’est-à-dire
de l’efficacité du texte lu.

« Pour saint Josémaria, la Bible a
toujours été le langage référentiel
primaire. » Toutes ses pages sont
imprégnées de mots et de contenus
de la Sainte Écriture qui, mille et
mille fois médités, lui ont permis
d’établir un dialogue avec la Parole
de Dieu, indispensable dans ce



processus de communication qui
offre une issue vitale au texte
biblique en déployant son efficacité .
Saint Josémaria insère ces petits
fragments ou ces phrases à
résonance biblique dans le fil de son
récit, et

même si ce n’est pas toujours le cas,
il y ajoute parfois un petit
commentaire, et laisse que sa citation
concentrée mette en route le
processus intérieur du lecteur.

Il n’est donc pas un théoricien de
l’éxégèse ni de l’herméneutique,
mais un lecteur de la Sainte Écriture
en tant que telle et un excellent guide
pour une vraie lecture, celle qui ne se
laisse pas distraire par
l’environnement mais qui arrive à
établir une communication
personnelle avec la Parole de Dieu
qui parle dans le texte biblique. Saint
Josémaria ne méconnaît pas les
analyses érudites des textes des



passages bibliques, mais il choisit de
n’en montrer que des bribes, comme
si le texte biblique demandait à être
délivré de toute attache
méthodologique l’étouffant et
risquant de le rendre stérile s’il
distrait de l’essentiel l’attention du
lecteur dans ce processus de
communication.

Saint Josémaria ne pénètre pas dans
la Bible comme un chineur chez un
antiquaire. Sa lecture des textes n’a
rien d’une reconstruction
archéologique d’un passé historique
lointain. Au contraire, il lit des textes
qui deviennent vivants et s’insèrent
pleinement dans le débat culturel et
religieux de chaque instant. Bien que
Saint Josémaria connaisse très bien
les grands courants exégétiques de
son temps, empreints de
méthodologie historico-critique,
structurelle, sociologique voire
même psychanalytique, ses
commentaires sont d’un autre



niveau. Et le lecteur attentif de son
œuvre apprécie immédiatement que
cette maîtrise lui offre une réponse
valable, vraiment sensible aux
problèmes cuisants du monde actuel.
C’est une réponse qui ne se laisse pas
attraper dans le filet du
conventionnel, mais qui libère la
lecture de la Bible d’attaches qui, tout
en étant en partie nécessaires,
pourraient étouffer son actualité et
son efficacité.

Ce qui est le plus propre aux écrits
bibliques, ce qui fait qu’ils soient
différents des grandes épopées
littéraires du monde ancien et des
grands livres religieux produits de
l’esprit humain à travers les temps et
les cultures, c’est que ses textes ne
parlent pas que du passé, ne se
limitent pas seulement aux
paradigmes existentiels des grandes
questions qui intéressent l’être
humain. Il y a quelque chose qui
transcende le lecteur et qui, en



quelque sorte, lui dévoile sa raison
d’être et le sens de sa vie. Un
message que l’homme n’a pas
imaginé et qui peut être le
fondement de la vie humaine
précisément parce qu’il la précède et
la soutient, quelque chose de plus
grand que notre propre pensée. On
peut y écouter la Parole de Dieu et,
grâce à une lecture prête à se laisser
interpeller, entrer en dialogue avec
lui.

Nous avons noté que le texte est un
univers de vérités ouvert au
questionnement et que, par
conséquent, la profondeur des
réponses dépend du caractère de la
question posée par le lecteur. Ceci
dit, le lecteur de la Bible dans l’Église
peut noter que la lecture de saint
Josémaria est tout à fait
exceptionnelle, puisque les questions
qui le font accéder à cette lecture
sont toujours les plus pertinentes
lorsqu’on tient à connaître Dieu et les



desseins de sa volonté, pour tous les
temps, tous les lieux, à travers les
paroles de l’Écriture. Il ne s’arrête
pas à montrer dans le détail tant
d’aspects littéraires et historiques qui
configurent le « monde du texte »
dans la Bible et qui sont intéressants,
bien sûr, mais il s’attache
directement à ce qui est décisif, la
rencontre personnelle avec la Parole
de Dieu.

De ce fait, il apporte à la sagesse de
l’Église de nouveaux chemins pour
mettre en pratique ce que le concile
Vatican II recommande lorsqu’il
exhorte à ce que toute la prédication
de l’Église soit nourrie de la Sainte
Écriture qui en sera toujours la règle.
Voici donc le texte de la Constitution
dogmatique Dei Verbum :

« Dans les livres saints, le Père qui est
aux cieux s’avance de façon très
aimante à la rencontre de ses fils,
engage conversation avec eux ; une si



grande force, une si grande
puissance se trouve dans la Parole de
Dieu, qu’elle se présente comme le
soutien et la vigueur de l’Église, et,
pour les fils de l’Église, comme la
solidité de la foi, la nourriture de
l’âme, la source pure et intarissable
de la vie spirituelle. »

La lecture qu’en fait saint Josémaria
et qu’il propose est de ce type là. Et si
la théologie est appelée à étudier
l’efficacité de la Sainte Écriture, la
vie de saint Josémaria et les œuvres
qu’il a promues par son
encouragement, sont une preuve
plus qu’éloquente de la force
transformatrice de la parole biblique
dans l’histoire humaine de notre
temps.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/saint-josemaria-

https://opusdei.org/fr/article/saint-josemaria-escriva-lecteur-de-la-sainte-ecriture/
https://opusdei.org/fr/article/saint-josemaria-escriva-lecteur-de-la-sainte-ecriture/


escriva-lecteur-de-la-sainte-ecriture/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/saint-josemaria-escriva-lecteur-de-la-sainte-ecriture/

	Saint Josémaria Escriva, lecteur de la Sainte Écriture

