
opusdei.org

Qu’est-ce que la
doctrine sociale de
l’Église ? Quels sont
ses principes ?

Sur le chemin du salut de
chacun, l'Église se préoccupe de
toute la famille humaine et de
ses besoins, y compris dans le
domaine matériel et social. Elle
développe donc une boussole,
une doctrine sociale qui forme
les consciences et les aide à
vivre selon l'Évangile et la
nature humaine elle-même.

09/03/2022



Sommaire

Qu’est-ce que la doctrine sociale de
l’Église ?

Où est-elle expliquée ?
(développement historique)

La doctrine sociale de l’Église est-elle
une sorte de politique ou d’idéologie?

Pourquoi l’Église se prononce-t-elle
sur des sujets sociaux ?

Les principes de la doctrine sociale
de l'Église

« Par cette doctrine, l'Église ne
poursuit pas des objectifs de
structuration ni d'organisation de la
société, mais de sollicitation,
d'orientation et de formation des
consciences. » (Compendium de la
Doctrine Sociale de l’Église, n° 81).

« L’Église (…) a une mission de vérité
à remplir, en tout temps et en toutes
circonstances, en faveur d’une



société à la mesure de l’homme, de sa
dignité et de sa vocation. » (Caritas in
veritate, n. 9).

1. Qu’est-ce que la doctrine sociale
de l’Église (DSE) ?

La doctrine sociale est la
proclamation de la foi que fait le
Magistère face aux réalités sociales.
Rassemblée dans un compendium,
cette défense se traduit par des
indications, des conseils et des
exhortations par lesquels l'Église
encourage les chrétiens à être des
citoyens responsables.

De fait, « il n’y a pas d’unanimité sur
la réalité que l’on désigne comme
"DSE" ». Jean-Paul II – dans ce qui est
la définition la plus précise faite par
le Magistère – dit qu’elle est « la 
formulation précise des résultats
d'une réflexion attentive sur les
réalités complexes de l'existence de
l'homme dans la société et dans le
contexte international, à la lumière



de la foi et de la tradition ecclésiale.
» (Sollicitudo Rei Socialis, n° 41)[1].

L’unique objectif de l’Église « se
propose d'assister l'homme sur le
chemin du salut ». (Compendium de
la Doctrine Sociale de l’Église, n° 69).
C'est son unique mission et c'est aussi
la raison pour laquelle l'Église a le
droit et le devoir de développer une
doctrine sociale qui forme les
consciences des hommes et les aide à
vivre selon l'Évangile et la nature
humaine elle-même. Un chrétien
cohérent oriente tous les aspects de
sa vie vers Dieu, en vivant selon son
plan de salut. L'Église accompagne
les chrétiens dans cette tâche.

Cela comprend des dimensions de la
vie et de la culture humaines telles
que l'économie et le travail, en
passant par la communication et la
politique, et jusqu'à des questions
telles que la communauté

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html


internationale et les relations entre
les cultures et les peuples.

La charité est une « force capable de
susciter de nouvelles voies pour
affronter les problèmes du monde
d'aujourd'hui et pour renouveler
profondément de l'intérieur les
structures, les organisations sociales,
les normes juridiques. Dans cette
perspective, la charité devient 
charité sociale et politique : la charité
sociale nous fait aimer le bien
commun et conduit à chercher
effectivement le bien de toutes les
personnes, considérées non
seulement individuellement, mais
aussi dans la dimension sociale qui
les unit ». (Compendium de la
Doctrine Sociale de l’Église, n° 207).

2. Où est expliquée la doctrine
sociale de l’Église ?

La DSE nait avec l’encyclique Rerum
Novarum de Léon XIII, pape qui était
très préoccupé par la "question



ouvrière", c'est-à-dire la situation de
nombreux travailleurs pauvres
venus des campagnes et qui vivaient
désormais misérablement dans les
villes. Dès lors, les enseignements
sociaux, qui existaient depuis le
début du christianisme, ont été
systématiquement ordonnés. Les
lettres sociales des pontifes auront
Rerum Novarum comme référence.
Parmi les nombreuses encycliques
sociales, outre Rerum Novarum, se
détachent celles de saint Jean-Paul
II : : Laborem Exercens (90 ans après
Rerum Novarum), Sollicitudo Rei
Socialis et Centesimus Annus (100
ans après Rerum Novarum).
Récemment, le Pape François a
adressé aux chrétiens deux
encycliques sur des sujets sociaux : 
Laudato si' (2015) et Fratelli Tutti
(2020).

Afin de faciliter une recherche
systématique des contenus, un
Compendium de la Doctrine Sociale

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


de l’Église a été rédigé ces dernières
années qui peut servir de point de
référence.

3. La doctrine sociale de l’Église
est-elle une sorte de politique ou
d’idéologie ?

Non. Sa compétence ne s'étend pas
aux questions techniques, ni ne
propose de systèmes d'organisation
sociale, qui n'appartiennent pas à sa
mission : elle se limite à la sphère
morale et évangélique. En outre,
l’Église n'exerce pas cette fonction
sur la base d'un pouvoir coercitif
(propre de l'État), ni en faisant usage
du "bras séculier" (c'est-à-dire en
utilisant des institutions civiles qui
agiraient selon ses diktats, exerçant
ainsi son influence sur la société) ;
elle l'exerce au moyen d'un pouvoir
de conviction, qui respecte la laïcité
de la vie publique. Par conséquent,
l'enseignement social du Magistère
ne fait pas obstacle à l'autonomie des



réalités terrestres. Il les interprète
plutôt afin d'examiner leur
adéquation à l'esprit de l'Évangile et
guider la conduite des chrétiens.

« Il est de justice que l’Église puisse
partout et toujours prêcher la foi
avec une authentique liberté,
enseigner sa doctrine sociale,
accomplir sans entraves sa mission
parmi les hommes, porter un
jugement moral, même en des
matières qui touchent le domaine
politique, quand les droits
fondamentaux de la personne ou le
salut des âmes l’exigent, en utilisant
tous les moyens, et ceux-là
seulement, qui sont conformes à
l’Évangile et en harmonie avec le
bien de tous, selon la diversité des
temps et des situations. » (Gaudium
et Spes, n° 76).

« Dans l’ordre de la moralité, l’Église
exerce une mission différente de
celle des autorités politiques : l’Église



se soucie des aspects temporels du
bien commun en raison de leur
ordination au souverain Bien, notre
fin ultime. Elle s’efforce d’inspirer les
attitudes justes dans le rapport aux
biens terrestres et dans les relations
socio-économiques. » (Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 2420)

Méditer avec saint Josémaria

« Cela implique une vision plus
profonde de l'Église, en tant que
communauté formée par tous les
fidèles, de sorte que nous sommes
tous solidaires d'une même mission,
que chacun doit remplir selon ses
conditions personnelles. Les laïcs,
grâce aux impulsions de l'Esprit
Saint, sont de plus en plus conscients
d'être Église, d'assurer une mission
spécifique, sublime et nécessaire,
puisqu'elle a été voulue par Dieu. Et
ils savent que cette mission dépend
de leur condition même de chrétiens,
pas nécessairement d'un mandat de



la hiérarchie, bien qu'ils doivent,
évidemment, la remplir en union
avec la hiérarchie ecclésiastique et
selon les enseignements du
Magistère. » (Entretiens, n° 59).

« Je n’ai jamais demandé leurs
opinions politiques à ceux qui m’ont
approché : cela ne m’intéresse pas !
Par cette règle de conduite, je vous
montre une réalité qui est au cœur
de l’Opus Dei, auquel, avec la grâce et
la miséricorde de Dieu, je me suis
voué complètement pour servir la
Sainte Église. Ce sujet ne m’intéresse
pas parce que vous, les chrétiens,
vous jouissez de la plus entière
liberté, avec la responsabilité
personnelle qui en découle, pour
intervenir comme bon vous semble
dans les questions d’ordre politique,
social, culturel, etc., sans autres
limites que celles que le magistère de
l’Église a fixées. » (Amis de Dieu, n°
11).



« Je ne parle jamais de politique. Je
ne pense pas que la mission des
chrétiens sur la terre soit de donner
naissance à un mouvement politico-
religieux, quand bien même ils le
feraient avec l'excellente intention de
répandre l'esprit du Christ dans
toutes les activités humaines. Ce
serait une folie. C'est le cœur de
chacun, quel qu'il soit, qu'il faut
mettre en Dieu. Efforçons-nous de
nous adresser à chaque chrétien
pour que, dans les circonstances où il
se trouve, et qui ne dépendent pas
seulement de sa position dans l'Église
ou dans la société civile, mais aussi
des situations historiques ou
changeantes, il sache porter
témoignage de la foi qu'il professe,
par l'exemple et la parole. » (Quand
le Christ passe, n° 183).

4. Pourquoi l’Église se prononce-t-
elle sur des sujets sociaux ?



Le salut opéré par le Christ et, par
conséquent, la mission de l'Église,
atteint l'homme dans sa totalité, y
compris dans la sphère sociale. En
effet, le christianisme ne peut se
limiter à de simples dévotions, mais
il est avant tout une manière de vivre
en société.

Le pape Benoît XVI affirme que la
doctrine sociale de l'Église répond à
la dynamique de la charité reçue et
offerte, et résume sa fonction comme
la "proclamation de la vérité de
l'amour du Christ dans la société".
(Caritas in veritate, n° 5).

Le Pape François explicite la raison
pour laquelle l’Église exprime son
opinion sur les affaires qui affectent
la communauté mondiale (Discours
du Saint Père au corps diplomatique,
7 janvier 2019), en disant que c’est la
mission spirituelle que Jésus-Christ
donna à saint Pierre et ses
successeurs qui pousse la pontife



romain et le Saint-Siège à "se
préoccuper de la famille humaine
tout entière et de ses nécessités
également d’ordre matériel et social"
et il indique que "le Saint-Siège
n’entend pas s’ingérer dans la vie des
États", mais qu’il observe "les
problématiques qui concernent
l’humanité", pour "se placer au
service du bien de tout être humain"
et "s’engager pour favoriser
l’édification de sociétés pacifiques et
réconciliées".

C'est pourquoi l'Église ne peut rester
en marge des réalités humaines, et
intervient avec sa doctrine pour
éclairer les différents aspects de la
société.

De par son expérience au contact
avec les personnes et les peuples, et
de par sa doctrine de foi fondée sur
une profonde réflexion, l'Église est
un grand interlocuteur pour
défendre et donner une voix aux



plus faibles, aux nations les plus
pauvres et à la planète menacée par
la crise écologique.

5. Les principes de la doctrine
sociale de l’Église

Cette préoccupation de l'Église prend
la forme de valeurs qui servent de
base à l'action sociale. Toutes ont un
fondement évangélique et sont en
accord avec la nature humaine, que
l'Église assume et défend, en
cherchant à la porter à sa plénitude
par la Rédemption opérée par le
Christ.

Ces valeurs sont :

1. La dignité de la personne
humaine : la vie humaine est sacrée
et sa dignité inviolable, quels que
soient l'âge, l'état de santé, la richesse
ou le statut social. Toute personne a
droit à la vie, de la conception
jusqu’à la mort naturelle. En outre,
une vie digne apporte la paix, qui est



souvent menacée par la guerre et la
violence.

2. La famille et la communauté :
l'homme est un être social et il a le
droit de s'épanouir dans une
communauté. Le mariage et la
famille sont la base de la société (déjà
dans les premiers temps de l'Église,
la famille était considérée comme
"l'église domestique", terme qui a été
récupéré par le Concile Vatican II et
étendu par saint Jean-Paul II).
Chacun a le droit de participer à la
société.

3. Droits et devoirs : chacun a des
droits à faire valoir et des devoirs à
accomplir, tant au niveau individuel,
que familial et social. En particulier
pour les travailleurs : l'économie est
au service des personnes, et non
l'inverse. Les travailleurs ont droit à
un travail décent, sûr et bien
rémunéré.



4. L’option préférentielle pour les
pauvres et les vulnérables : Jésus
nous a enseigné que les plus
vulnérables de la société ont une
place privilégiée dans son Royaume.
C'est un devoir de justice que d'aider
tous à lutter contre la pauvreté et les
situations de risque, ce que le pape
François a souligné depuis le début
de son pontificat.

5. Le bien commun : c'est "l’ensemble
des conditions de la vie sociale qui
permettent, tant aux groupes qu’à
chacun de leurs membres,
d’atteindre leur perfection d’une
façon plus totale et plus
aisée" (Gaudium et Spes, n° 26).

6. La solidarité : l'Église promeut la
paix et la justice au-delà des
différences de race, de nation, de
religion, etc. Il existe une famille
humaine dont nous avons tous la
responsabilité de prendre soin.



7. Subsidiarité : l'État doit permettre
"aux associations inférieures de
[résoudre] les questions et les
problèmes de moindre importance,
dans lesquels il perdrait beaucoup de
temps, [lui permettant] de réaliser
ainsi plus librement, plus fermement
et plus efficacement tout ce qui est de
sa compétence exclusive". (Cf. 
Quadragesimo anno, n° 88).

8. Le soin de la création : Dieu a
confié à l'homme la responsabilité
des réalités terrestres pour qu'il les
maîtrise et en prenne soin,
manifestant dans le respect des
autres créatures le respect dû au
Créateur. La crise environnementale
a des dimensions morales.

Méditer avec saint Josémaria

« L'Église est donc inséparablement
humaine et divine. Elle est une
société divine par son origine,
surnaturelle par sa fin et par les
moyens qui sont ordonnés à cette



fin ; mais, dans la mesure où elle est
composée d'hommes, elle est une
communauté humaine (Léon XIII,
encyclique Satis cognitum ASS 28,
710). Elle vit et agit dans le monde,
mais sa fin et sa puissance ne sont
pas sur la terre, mais au Ciel ».
(Aimer l’Église, n° 6).

« Là est la fin de l’Église, et pas une
autre : le salut des âmes, une à une ».
(Aimer l’Église, n° 7).

« Vouloir atteindre la sainteté — en
dépit des erreurs et des misères
personnelles, qui dureront aussi
longtemps que nous —, cela signifie
s'efforcer, avec la grâce de Dieu, de
vivre la charité, plénitude de la foi et
lien de la perfection. La charité n'est
pas une chose abstraite ; elle veut
dire s'engager réellement et
totalement au service de Dieu et de
tous les hommes ; de ce Dieu, qui
nous parle dans le silence de la
prière et dans le bruit du monde ; de



ces hommes, dont l'existence
s'entrecroise avec la nôtre.

En vivant la charité — l'Amour —, on
vit toutes les vertus humaines et
surnaturelles du chrétien, qui
forment une unité et qu'on ne saurait
réduire à des énumérations
exhaustives. La charité exige que l'on
vive la justice, la solidarité, la
responsabilité familiale et sociale, la
pauvreté, la joie, la chasteté,
l'amitié… » (Entretiens, n° 62).

« Il n'y a qu'une seule race sur la
terre : la race des enfants de Dieu.
Nous devons tous parler la même
langue, celle que nous apprend notre
Père qui est aux cieux : la langue du
dialogue de Jésus avec son Père, la
langue que l'on parle avec le cœur et
avec la tête, celle dont vous vous
servez en ce moment dans votre
prière. C'est la langue des âmes
contemplatives, celle des hommes
qui ont une vie spirituelle, parce



qu'ils se sont rendu compte de leur
filiation divine. C'est une langue qui
se caractérise par mille motions de la
volonté, par des lumières dans
l'intelligence, par des élans du cœur,
par des décisions de mener une vie
droite dans le bien, la sérénité et la
paix ». (Quand le Christ passe, n° 13).

« L'Université ne doit pas former des
hommes qui, par la suite, se
réservent avec égoïsme les bénéfices
acquis au cours de leurs études. Elle
doit, au contraire, les préparer à une
activité faite d'aide généreuse envers
le prochain et de fraternité
chrétienne.

Bien souvent cette solidarité se limite
à des manifestations orales ou
écrites, quand ce ne sont pas par des
algarades stériles ou nuisibles.
Personnellement, je mesure la
solidarité aux actes de service ; et je
connais des milliers de cas
d'étudiants espagnols et d'autres



pays qui ont renoncé à construire
leur petit monde à eux et qui se
donnent aux autres, au moyen d'un
travail professionnel qu'ils essaient
de réaliser avec la plus grande
perfection humaine possible dans
l'enseignement, l'assistance, les
œuvres sociales, etc., le tout avec un
esprit toujours jeune et débordant de
joie ». (Entretiens, n° 75).

« Il est temps que nous, les chrétiens,
nous proclamions bien haut que le
travail est un don de Dieu, et qu'il
n'est pas sensé de diviser les hommes
en diverses catégories selon le travail
qu'ils réalisent, en considérant
certaines tâches plus nobles que
d'autres. Le travail, tout travail, est
un témoignage de la dignité de
l'homme et de son emprise sur la
création. C'est une occasion de
perfectionner sa personnalité. C'est
un lien qui nous unit aux autres
êtres, une source de revenus pour
assurer la subsistance de sa famille,



un moyen de contribuer à
l'amélioration de la société et au
progrès de l'humanité tout entière ».
(Quand le Christ passe, n° 47).

« Un homme ou une société qui
demeure passifs devant les
tribulations ou les injustices, qui ne
s'efforce pas de les soulager, n'est pas
à la mesure de l'amour du Cœur du
Christ ». (Quand le Christ passe, n°
167).

[1] Arturo Bellocq. Qué es y que no es
la DSC. Scripta Thelogica. Vol. 44.
2012.p. 340

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/quest-ce-que-la-

https://opusdei.org/fr/article/quest-ce-que-la-doctrine-sociale-de-leglise-quels-sont-ses-principes/
https://opusdei.org/fr/article/quest-ce-que-la-doctrine-sociale-de-leglise-quels-sont-ses-principes/


doctrine-sociale-de-leglise-quels-sont-
ses-principes/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/quest-ce-que-la-doctrine-sociale-de-leglise-quels-sont-ses-principes/
https://opusdei.org/fr/article/quest-ce-que-la-doctrine-sociale-de-leglise-quels-sont-ses-principes/

	Qu’est-ce que la doctrine sociale de l’Église ? Quels sont ses principes ?

