
opusdei.org

Quand le Christ
passe

12/12/2012

Pour mgr Boulos Matar,
archevêque maronite de
Beyrouth,les enseignements de
saint Josémaria “nous rappellent
que le passage de Dieu parmi nous
est une occasion de salut pour
notre vie que nous sommes tenus
de conduire à sa fin, à la suite du
Christ, en l’imitant et en observant
ses commandements”.

Quand nous étions jeunes, vers l’âge
de dix ans, nos parents, qui avaient



hérité d’une foi simple nous
rappelaient que Notre Seigneur
Jésus-Christ visite nos villages à
minuit, en la fête du Baptême du
Seigneur (Fête de l’Épiphanie dans la
liturgie maronite) et passe partout
sur la terre. C’est alors que toutes les
choses se prosternent devant Lui y
compris les arbres de nos forêts, à
l’exception d’un seul, le figuier. Il se
peut que cette idée soit enracinée
dans les esprits des gens du fait de la
malédiction que Jésus jeta sur cet
arbre qui n’avait pas de fruit ou bien
parce que Judas s’y était pendu.

Ceci dit, je me souviens qu’en cette
fête-là je veillais jusqu’à minuit à la
fenêtre de notre vieille maison pour
voir, de mes yeux, comment les
arbres se prosternaient devant Jésus,
à son passage. Certaines années, des
vents très forts faisaient plier les
arbres, mais il y en avait toujours un
qui ne s’agenouillait pas. C’est ce que
j’imaginais du moins. Au fil des ans,



j’ai compris le sens de cette foi et j’ai
réalise que la venue de Jésus parmi
nous est tout notre bien et le
commencement de notre salut et que
la nature est en mesure d’être plus
proche et plus prête à recevoir son
Créateur et à lui obéir plus que
l’homme qui, souvent, se prosterne
devant lui ou devant les choses qu’il
a faites : il refuse de se soumettre et
s’enorgueillit.

C’est ce monde enchanté que j’ai
retrouvé tout de suite à la lecture du
titre de l’ouvrage de saint Josémaria
Escriva, fondateur de la prélature de
l’Opus Dei. Il nous rappelle à tous
que le passage de Dieu parmi nous
est l’occasion de sauver notre vie et
de la mener vers son terme, en le
suivant, en l’imitant et en
accomplissant ses commandements.
Nous sommes éclairés pour cela par
Celui qui dit de lui-même: “Je suis le
chemin, la vérité et la vie”.



Permettez qu’avant d’ouvrir le livre,
d’en lire le contenu et de parler de
son message, je vous parle de
l’auteur lui-même. En effet, le livre,
d’après ce qu’en dit le titre, est aussi
le fruit de l’effort de l’écrivain et le
résultat de sa réflexion, le reflet de sa
personnalité. Ceci dit, l’arbre que l’on
reconnaît à ses fruits est celui qui
nous offre les fruits qu’il porte et qui
nous promet une belle récolte.

Nous avons commémoré hier les 107
ans de la naissance de ce saint qui vit
le jour en Espagne, le 9 janvier 1902
et qui est décédé en 1975, à 73 ans. Il
vécut cinquante ans de sacerdoce
dont quarante sept, au service de cet
Opus Dei qui lui doit son existence et
auquel il consacra toute sa vie.

C’est tout au début de sa vie qu’il
perçut, petit à petit, les signes d’une
vocation spéciale, personnelle, une
mission dont Dieu allait lui confier la
réalisation.



Cette vocation, à mon sens, a deux
particularités essentielles. Tout
d’abord, c’est l’annonce de l’Évangile,
la prédication et la direction
spirituelle plutôt que la célébration
des sacrements comme tel que c’est
vécu dans les paroisses, le baptême,
la confirmation, le mariage et
l’accompagnement des malades en
leur souffrance. Celui qui perçut
cette vocation vit, grâce à une
inspiration divine, qu’il devait se
vouer à ce que fit l’apôtre Paul, dont
nous célébrons cette année le
deuxième millénaire de sa naissance
et qui dit de lui-même : « Le Christ
m’a envoyé prêcher, non pas baptiser
».

Il s’agit de la volonté d’accompagner
les âmes sur leur route vers Dieu, les
âmes qui cherchent de l’aide lorsque
le Christ passe dans leur vie. C’est
alors que brille sur elles le soleil de la
grâce et de l’amour et qu’elles
commencent à progresser sur le



chemin du Seigneur qui est la raison
de leur joie et leur offre la bonne
nouvelle du Royaume de Dieu.

La deuxième caractéristique de cette
vocation tient à la grande
importance accordée au sens de la
sainteté et au fait qu’elle peut être
atteinte, non seulement dans la vie
religieuse, mais aussi dans la vie de
chaque croyant, là où il se trouve et
indépendamment de sa condition
sociale. La sainteté, pour saint
Josémaria, est un appel universel
adressé à tous les fidèles et non pas
une vocation spécifique réservée aux
personnes consacrées.

Elle se tisse dans la vie ordinaire et
dans l’accomplissement du devoir de
chacun. Ce devoir est déjà, en lui-
même, un chemin de sainteté.

La sainteté est devenue un besoin
urgent au 20ème siècle, dans la
spiritualité de saint Josémaria et
dans le Concile Vatican II qui a



présenté l’image du christianisme
rassemblant tous ses membres dans
le Peuple de Dieu. Cette image est
claire dans les Actes des Apôtres et
dans les épîtres de saint Paul qui
n’écrivait pas seulement pour les
prêtres, mais aussi pour tous les
fidèles de toutes contrées et auxquels
il s’adressait comme à des saints
bénis de Dieu sans exception.

La spiritualité issue des ordres
religieux, si efficace dans la vie de
l’Église, pouvait laisser croire que la
sainteté n’était réservée qu’à ceux
qui en faisaient partie et que le
travail du commun des mortels
n’avait aucun rapport avec elle, ou
qu’elle consistait à quitter le monde
et non pas à le sanctifier en
sanctifiant tous les milieux,
personnel, familial, social, politique,
international… C’est ici que surgit le
Concile Vatican II pour éclairer la
mission des laïcs dans l’Église. Le
travail de saint Josémaria, n’en



doutons pas, avait pris cette direction
avant et après le concile. Ce fut un
chemin inspiré par l’Église qui
l’inspira lui-même fortement à son
tour.

C’est ce que nous pouvons dire sur
l’auteur du livre que nous présente
aujourd’hui mgr Jésus Gonzalez, ce
cher ami que vous connaissez et
aimez bien, responsable de l’Opus
Dei au Liban, à l’évêché de
Beyrouth . Et si je ne suis pas arrivé à
bien présenter l’auteur, c’est lui qui
doit ajouter ce qu’il faut, grâce à sa
connaissance particulière puisqu’il
porte cette institution dans son cœur
et qu’il la dirige chez nous, en
réalisant ainsi le rêve de saint
Josémaria qui voulait tant que sa
mission atteigne les côtes libanaises.

J’en profite ici pour réserver mon
meilleur accueil à cette spiritualité et
à ceux qui en vivent, en luttant dans
l’Église pour notre pays, notre peuple



et pour la seule mission du Liban
dans cette région du monde.

Quant au livre dont nous parlons,
c’est un recueil de plusieurs homélies
qui suivent le calendrier liturgique,
depuis la préparation de la naissance
du Sauveur — qu’Il soit glorifié!— en
passant par l’Épiphanie, par sa
prédication, par le Carême qui
prépare la célébration du mémorial
de la mort et de la Résurrection et du
début solennel de l’Église à la
Pentecôte et qui arrive à la fête de
l’Assomption de la Très Sainte Vierge
pour se terminer lors de la fête du
Christ Roi. Cette fête est alors une
sorte de terminus, toujours
recherché, célébrée fin octobre, à la
fin de l’année liturgique, dans
l’espérance de la grande fête du
retour du Christ et de
l’accomplissement de son règne sur
tout l’univers.



L’année liturgique, à travers les
grandes fêtes du Seigneur, est au
fond une occasion de vivre notre foi,
notre espérance et notre charité. Ce
sont des grâces divines qui nous ont
été accordées depuis notre baptême
et notre confirmation dans le Christ.
Je ne voudrais pas faire de
comparaison entre la ligne
ascendante de la vie personnelle de
chacun et la ligne circulaire que l’on
suit une année après l’autre et que,
dans l’anthropologie, on définit
comme la dialectique entre la
donnée fondamentale, l’équivalent
du mythe et ce que l’on célèbre les
jours de fête ou le rite.

Mais l’Église a voulu par la
succession des fêtes que nous
pénétrions dans le mystère du Christ,
durant toute notre vie, ou mieux
encore, que nous fassions entrer
toute notre vie dans le mystère du
Christ. De ce fait, ces festivités sont
des stations successives de notre vie



où nous réparons nos forces pour la
longue marche sur la route vers la
fin ultime de l’existence. Dans ces
stations nous rencontrons le Christ et
nous ne nous en dévions pas. Mais si
nous en venions à nous dévier, nous
pourrions revenir grâce au repentir
et à la confession. Nous reprendrions
alors le grand chemin de la vie pour
retrouver le nord et avancer à
nouveau dans le bon sens.

Après ces premières considérations
sur le livre, nous dirons deux mots
sur style de l’auteur, caractérisé par
sa profondeur théologique et par la
liaison permanente entre l’Évangile
et la vie, dans un langage à la portée
de tout le monde puis nous nous
plongerons dans la lecture des
chapitres successifs.

Nous nous trouverons ainsi dans une
méditation continuelle, plongés dans
les événements divins et pris par la
grâce que Dieu nous offre pour en



vivre. L’auteur dit que l’année
liturgique est le chemin de Dieu.
Nous l’entreprenons pour marcher
en toute sérénité. Or l’auteur nous
rappelle directement que la sainteté
qui peut être atteinte dans la vie
ordinaire n’est pas dans
l’indifférence ou le laisser aller, mais
dans l’esprit vigilant et dans le sens
des responsabilités. Aussi, si Dieu
nous parle, nous devons lui répondre
et mettre nos âmes au service de
l’Évangile. En effet, il revient aux
chrétiens de compléter l’action des
apôtres et ce qui les fera persévérer
sur cette route c’est d’accepter sa
Parole à tout moment, de participer
efficacement et continuellement aux
mystères divins.

Cette orientation vers la Parole
Divine et vers l’Eucharistie font
partie de notre vie et de notre
personnalité. De ce fait, le chrétien
est l’homme de l’écoute, du don de
soi, toujours prêt, au service des



autres, par amour de Dieu. L’auteur
nous parle ainsi de Noël et nous
invite à nous agenouiller devant
l’Enfant dans la mangeoire et à
remercier le Ciel de s’être penché sur
la terre. Il nous rappelle aussi
l’humilité de Dieu et tout le bien qu’il
nous veut à travers cette humilité. Le
Christ est venu pour servir et si nous
n’imitons pas cette vertu, notre lien
avec Lui peut être affectif mais non
pas efficace. L’auteur était persuadé
que nous sommes appelés à nous
unir au Christ pour faire son travail
et accomplir la volonté du Père,
comme le fit Jésus. Et cela, tous les
jours, à tout moment, quelles que
soient nos circonstances.

À Noël, l’auteur contemple la Sainte
Famille et, à partir de là, parle à
chaque famille chrétienne qui doit
imiter la sainteté de la Première
Famille, la Famille idéale. Il nous
rappelle que l’imitation du Christ
n’est pas difficile, mais qu’elle n’est



pas facile non plus. En effet, nous
avons besoin d’une force divine dans
notre vie qui nous donne la
possibilité de faire le bien parce que
l’œuvre humaine est aussi l’œuvre
divine. À partir de ce principe, saint
Josémaria se plonge dans la
contemplation de Saint Joseph et du
visage de Marie et déclare que Joseph
est le modèle du serviteur fidèle,
grâce à sa vie courante et à son
obéissance totale et généreuse à la
volonté divine. Joseph fut le maître
de Jésus et son serviteur, toujours
prêt à le défendre, dans la joie et
dans la charité parfaite qui dirige
toute sa vie et ses actes. Saint
Josémaria nous apprend dans ce
livre et dans tous ses écrits que les
saints sont le parfait modèle à suivre,
qu’ils nous sont proches et qu’ils sont
fils de Dieu. Si nous contemplons
leur vie, la notre deviendra meilleure
et s’écartera du mal.



Saint Josémaria, après la période de
Noël, dans le courant de l’année
liturgique, rejoint le Carême et la
préparation de la Pâque. Je tiens à
vous dire que cette lecture rapide ne
prétend pas vous livrer les trésors de
ce livre puisque dans cette
présentation je ne veux que vous
inviter à les découvrir
personnellement et à les méditer de
votre côté.

L’auteur nous dit que le Carême est
un temps de retour vers Dieu. Il n’est
donc pas une station de fête mais une
occasion de se convertir. Il est un
temps béni et, en effet, il est le temps
de la montée fidèle vers l’obéissance
du Christ pour vivre selon ses
commandements. Aussi, l’auteur
souligne-t-il les tentations du Christ
durant son jeûne et sa préparation à
sa mission solennelle. Ce sont des
tentations dans notre obéissance du
Père et dans notre liberté. Elles nous
évitent de sombrer dans les richesses



du monde qui peuvent nous
asphyxier. À partir de cette
méditation, saint Josémaria nous
encourage à surmonter, nous aussi,
les tentations que nous connaissons
et à ne pas nous noyer dans le
monde, mais à mettre les choses de
ce monde à leur place. Ceci dit, le
chemin du Christ n’est pas une
simple promenade, mais une lutte et
une victoire qui nous conduisent à
diffuser le parfum de l’amour. On
découvre ainsi que la victoire passe
par la croix et le sacrifice unis au
Christ crucifié et ressuscité.

Pour finir, cette méditation du temps
de Carême nous conduit à la
méditation suivante : le prix de la
mort du Christ et de sa Résurrection.
L’auteur souligne ici une vérité
essentielle : la mort du Christ est un
chemin pour le chrétien et son salut
assuré. N’est-ce pas ce que, dans
notre prière maronite, nous disons à
la Sainte Vierge Marie la nuit du



Vendredi Saint ? « Que la mort de ton
Fils donne la vie à ceux qui la
demandent ». La mort du Christ
devient pour nous une force pour la
réalisation de notre vie. Et pour cela,
Dieu ne nie pas notre liberté ni ne
change notre faiblesse de façon
extraordinaire. Il respecte notre
liberté et connaît notre faiblesse.
Mais par sa mort et son sacrifice
extrême, il nous accorde une telle
capacité d’amour que nous pouvons
arriver à vaincre notre faiblesse. La
victoire du Christ dans sa
Résurrection est l’élan de notre
Victoire dans cette charité, capable
de tout faire en nous. Le Golgotha est
un pas vers la charité et, de ce fait, il
est aussi un chemin de salut.

L’auteur dans ce courant liturgique,
atteint la période de la Pentecôte et
nous invite alors à comprendre le
sens de l’apostolat chrétien que les
apôtres ont réalisé aussi lorsqu’ils
ont tout à fait répondu à leur



mission, le jour de la Pentecôte, grâce
à la force du Saint-Esprit. Pourrait-on
célébrer la Pentecôte et le début de
l’Église sans approfondir l’esprit du
christianisme et de sa mission ?
L’auteur nous pose cette question au
cœur du monde actuel, avec ses
difficultés spirituelles et à tous
niveaux et nous dit : « Le Christ
aurait-il échoué après les deux mille
ans de vie de l’Église qui ont suivi ce
premier élan ? » Il répond très
nettement : «Non, le Christ n’a pas
échoué ». Pour déclarer ensuite que
nous devons, à tout moment, obéir à
l’Esprit Saint qui est capable de créer
à nouveau le monde et de changer la
face de la terre.

De l’Esprit Saint et de son action sur
la terre, l’auteur passe à considérer
le rôle de la Très Sainte Vierge Marie
dans la vie de l’Église et de sa
mission. Il dit que Marie construit
l’Église continuellement parce qu’elle
rassemble ses enfants et les unit à



leur Tête, son Fils Jésus, et entre eux,
en tant que membres du seul Corps
Mystique. La Mère du Christ est aussi
la Mère des chrétiens. Nous
apprenons à être des enfants de
Marie qui se penche sur nous de tout
son amour. C’est alors que nous
vivons avec Elle, dans une intimité
spirituelle qui réchauffe nos cœurs.
Grâce à cette filiation nous sommes
entraînés dans une vie apostolique,
avec Marie et grâce à son
intercession.

Finalement, l’auteur nous conduit
vers la fête du Christ Roi, une
festivité qui prophétise la fin du
monde où le Seigneur mettra les
bons à sa droite et les méchants à sa
gauche et où Il jugera le monde
entier. Mais avant tout, dit l’auteur, il
faut que le Christ règne sur nous, ses
serviteurs et ses apôtres et que nous
acceptions ce Roi avec amour. Le
monde ne veut pas de ce Royaume
du Christ parce qu’il a ses projets et



sa façon de vivre. Or ces projets se
vident de leur humanité et tôt ou
tard, ils se retournent contre ceux
qui les ont échafaudés.

Face à cela, ceux qui aiment le Christ,
triompheront grâce à son Amour et
le Règne de Dieu grandira en liberté
et en force jusqu’à ce que tout soit
accompli.

À la fin de mon discours, je voudrais
évoquer ce que ce saint écrivain dit,
à la fin de son livre, page 400 : « J’ai
prêché toute ma vie durant la liberté
personnelle, unie à la responsabilité
personnelle. Je l’ai cherchée comme
Diogène cherchait un homme ». Ceci
étant, nous faisons ce que nous
pouvons et Dieu parachève, en nous
et avec nous, sa création et sa
volonté. L’auteur recommande aussi
la liberté responsable pour tous et
déclare que le Règne de Dieu sera
mené à terme grâce à cette liberté, à
cette responsabilité et à la grâce de



Dieu qui peut tout. Le livre s’achève
par un acte de foi en Dieu et en
l’homme qui, soumis à la volonté de
Dieu, se dirige vers le Royaume des
Cieux en ayant emprunté le chemin
de Dieu.

Finalement, quand le Christ passe, la
terre donne ses fleurs et l’homme se
retrouve lui-même parce qu’il a
trouvé son Seigneur.

Merci beaucoup.

† BOULOS MATAR

Archevêque Maronite de Beyrouth

Samedi 10 janvier 2009

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/quand-le-christ-
passe-2/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/quand-le-christ-passe-2/
https://opusdei.org/fr/article/quand-le-christ-passe-2/
https://opusdei.org/fr/article/quand-le-christ-passe-2/

	Quand le Christ passe

