
opusdei.org

Pour une culture du
dialogue (2)

Deuxième volet de l'article de
Jutta Burggraf, professeur de la
Faculté de Théologie de
l’Université de Navarre, sur le
dialogue.

14/08/2009

À la recherche de solutions
prudentes

Que faire alors? Voici ce qui est
arrivé à Ida Friederike Görres,
écrivain allemand. Vers 1950, on lui a
demandé comment elle arrivait à



avoir des idées si claires et à faire des
analyses si pertinentes sur la
situation sociale de l’époque. Elle
répondit : « Je ne lis aucun journal. Je
peux ainsi concentrer mes forces. Ce
qui est important, je vais de toute
façon l’apprendre». Cette attitude est
certes discutable et n’est pas à imiter,
en principe. Mais cela nous fait
réfléchir. Aujourd’hui, cinquante ans
plus tard, le volume de l’information
reçue tous les jours s’est démultiplié
et spécialisé, tout à la fois. Les
connaissances de l’humanité se
multiplient par deux tous les quatre
ans[i]. Il est donc difficile d’avoir des
convictions personnelles sans
prendre du recul par rapport aux
médias. Dostoïevski dit bien que : «
Être seul de temps en temps est plus
nécessaire à la personne que de
manger ou de boire »[ii].

Éviter des attitudes défensives



On peut comprendre que d’aucuns
adoptent une attitude défensive : ils
interdisent la télévision aux enfants,
n’en ont même pas chez eux. Cette
radicalisation peut être enrichissante
pour la vie de famille ou pour la
culture personnelle[iii]. Toutefois,
elle n’est pas la plus appropriée au
défi de notre temps : le projet
culturel ne peut pas se passer des
apports du petit écran qui joue un
rôle déterminant en tant que point
de rencontre entre le monde de la
communication sociale et celui des
autres formes culturelles. De nos
jours, les contrôles et les censures ne
servent pratiquement à rien. Un
enfant peut avoir accès par câble ou
par satellite à toutes les
informations, voir tous les
programmes nuisibles dans les bars,
dans les bus, dans la rue, chez des
amis ou chez lui lorsque les parents
sont partis, et cela s’il n’a pas une
télévision dans sa chambre, comme
pratiquement tous les enfants en



occident. On dit qu’une brave dame
avait beaucoup discuté avec ses
enfants à propos d’un film d’une rare
violence : les enfants voulaient le
voir, les parents le leur ont interdit.
Or, ce film passait à la télévision
lorsque cette dame et son mari
n’étaient pas chez eux. Ne sachant
pas si les enfants obéiraient ou pas,
elle prit la télé dans sa voiture. Les
enfants regardèrent le film chez
leurs voisins.

Les interdits ne mènent à rien. Le
but n’est pas de renoncer à la télé.
C’est utopique et peu alléchant. Il
faut faire un plus grand effort pour
aider les enfants, avoir des
arguments solides, s’en servir à bon
escient. Avoir une attitude critique
positive en y voyant les avantages et
les inconvénients.

La télévision n’est pas un ennemi.
Elle n’est pas forcément abrutissante.
Elle peut être une bonne amie, un



instrument efficace au service de la
culture et de l’éducation. Un
directeur de chaîne allemande
assure que « la télévision rend les
intelligents plus futés et les sots plus
bêtes encore »[iv]. Tirons-en la leçon.
Pour y arriver, il faudrait voir la
télévision avec les enfants, en parler
après. On ne s’en méfierait plus, elle
serait devenue un co-éducateur, au
sens le plus large du mot.

Elle peut élargir notre horizon,
transmettre d’authentiques valeurs.
On peut s’impliquer dans le choix des
programmes en envoyant des
messages aux directeurs, par le biais
de séances de travail. De ce fait, on
quitte l’anonymat et la passivité,
propres au consommateur passif.
Chacun peut contribuer à faire « une
télévision à visage humain », une
télévision à la mesure de l’homme et
non pas un homme à la mesure de la
télévision.



S’adapter à la situation actuelle

Il faut, en effet, donner un « visage
humain » non seulement aux moyens
électroniques mais à toute notre
société. Pour y arriver, il nous faut
tout d’abord « être humains » nous-
mêmes, vivre au niveau de nos
possibilités, nous efforcer d’être
nous-mêmes, ni automates, ni
marionnettes, d’être ouverts aux
autres.

La globalisation a provoqué un grand
changement culturel dans des
milieux traditionnellement
homogènes. Or ceci ne devrait pas
nous déconcerter. Il ne devrait pas y
avoir de cercles conservateurs avec
des gens soucieux et angoissés
regrettant le temps passé. L’un des
atouts essentiels du monde est son
constant devenir. Notre vie est
différente de celle d’il y a vingt,
cinquante, cinq cents ans. Notre
temps n’est pas une voie extérieure



que nous parcourons. Nous sommes
notre temps. Il est notre façon d’être,
de percevoir la réalité, il est notre
mentalité, notre expérience et la
formation que nous avons reçue,
notre sensibilité et nos goûts, tous
nos rapports humains.

Qui veut peser sur le présent doit
avoir une attitude positive par
rapport au monde où il évolue. Il ne
doit pas regarder le passé avec
nostalgie et résignation mais adopter
une attitude positive face au moment
historique concret : être au niveau
des événements nouveaux qui sont le
cadre de ses joies, de ses soucis, de
ses projets, de ses désillusions, de
tout son style de vie. « Dans l’histoire
du monde, il n’y a qu’une heure
importante, l’heure présente » dit
Dietrich Bonhoeffer[v].

Le changement des mentalités nous
invite à exprimer nos convictions
personnelles différemment afin que



ceux qui ne les partagent pas
arrivent à les comprendre. « Bien
évidemment, je ne suis pas prêt de
changer mes idées au gré des temps.
Mais je suis en mesure de tout
reformuler pour être au niveau des
temps, parce que j’aime mes idées et
mes frères et que si je parlais une
langue morte, si j’avais des points de
vue dépassés, j’enterrerais mes idées
et ne communiquerais avec personne
»[vi]. Être ouverts au monde

Qui que ce soit, quels que soient ses
points de vue erronés, possède en
quelque sorte une partie de la vérité :
le bien peut exister sans être
mélangé au mal, mais il n’existe
point de mal qui n’ait pas une part de
bien[vii]. Ceci étant, nous pouvons
apprendre de tous. Si nous
cherchons à comprendre notre
monde, nous devons élargir
continuellement notre horizon,
approfondir la vérité que nous avons
atteinte et la chercher là où elle peut



se trouver, c’est-à-dire, partout.
Autrement dit, nous devons être
prêts au dialogue, spécialement avec
ceux qui sont différents de nous.

Ceci est à la base de la bonne entente
de tous, et fait que les gens se sentent
appréciés. Cette attitude nous permet
aussi de grandir personnellement,
elle est celle de quelqu’un qui part
longtemps à l’étranger. À son retour,
il mesure tout ce qu’il a appris : il
voit ce qu’il voyait avant, mais avec
un autre regard. Il peut mieux faire
la part de l’essentiel et de
l’accidentel. Il a une certaine
souplesse pour s’adapter à de
nouvelles situations. Aussi, les
entreprises aujourd’hui embauchent
plutôt celui « qui a une expérience
extérieure », indépendamment des
zones où il a évolué. Ce qui compte
c’est qu’il ait vécu à l’étranger et qu’il
soit revenu chez lui. [i] Cf. P. HAHNE,
Schluss mit lustig. Das Ende der



Spassgesellschaft, Lahr/Schwarzwald
2005, p.119.

[ii] F. M. DOSTOIEVSKI, cit. dans
Anselm GRÜN, 50 Engel für das Jahr,
Freiburg-Basel-Wien 2000, p.53.

[iii] De même, Tonino GUERRA, le
“poète” qui inspirait Federico
Fellini,le grand cinéaste, eut une idée
saugrenue: “Éteignons nos
télévisions pendant toute une année.
Les valeurs, la fantaisie, la
spiritualité renaîtront dans le coeur
de tous”. Cf. Las sanas provocaciones
del Festival del Cine Espiritual,
Agence internationale "Zenit", 19-
XI-1998.

[iv] H. GIESECKE, Wozu ist die Schule
da? Die neue Rolle von Eltern und
Lehrern, 2ª ed. Stuttgart 1997, p.38.

[v] D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I, 1984,
pp.196-202.



[vi] J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988,
p.42.

[vii] THOMAS D’AQUIN, Summa
theologiae I-IIae q.109, a.1, ad 1.

(la semaine prochaine : 3ème et
dernière partie)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/pour-une-culture-
du-dialogue-2/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/pour-une-culture-du-dialogue-2/
https://opusdei.org/fr/article/pour-une-culture-du-dialogue-2/
https://opusdei.org/fr/article/pour-une-culture-du-dialogue-2/

	Pour une culture du dialogue (2)

