
opusdei.org

Plaire à Dieu

L'appel du Seigneur à "être
parfait comme le Père
céleste" (Mt 5, 48) consiste à
vivre en enfants de Dieu,
conscients de la valeur que
nous avons à ses yeux, sans
jamais perdre l’espérance ni la
joie qui naît de se savoir fils
d’un Père si bon.

14/11/2018

En pleine guerre civile d’Espagne,
après s’être caché pendant plusieurs
mois en divers endroits, saint
Josémaria décide de quitter la



capitale. Il avait besoin de s’installer
en un lieu sûr, où sa vie ne serait pas
en danger, pour reprendre sa
mission apostolique. Accompagné
d’un groupe de ses fils spirituels, il
traverse les Pyrénées. Après un
voyage long et risqué, il arrive à
Andorre. Il s’arrête à Lourdes et se
rend à Pampelune, où l’évêque
l’accueille et lui offre un logement.
C’est là, peu après son arrivée, qu’il
fait une retraite tout seul au cours
des fêtes de Noël 1937. À un moment
de sa prière, il écrit : Méditation :
grande froideur ; au début seul brillait
le désir puéril que « Dieu, mon Père,
soit content, le jour où il devra me
juger ». Juste après, une forte
secousse : Jésus, dis-moi quelque
chose ! répétée maintes fois, bien
peiné devant cette glace intérieure. Et
une invocation à ma Mère du ciel —
Maman ! et aux anges gardiens, et à
mes enfants qui jouissent de Dieu…
Alors, d’abondantes larmes et des
clameurs…et une prière. Résolution : «



être fidèle à mon horaire, dans la vie
ordinaire »[1].

Ce sont ses notes intimes dans
lesquelles il dévoile ses sentiments,
son affectivité, son état d’âme, et il le
fait intensément : glace, larmes,
désirs… Il cherche la protection de
ses Amours : le Père, Jésus, Marie. Et,
chose étonnante, en plein milieu de
la grande tribulation extérieure du
moment, il prend une résolution qui
pourrait sembler triviale : respecter
un horaire dans la vie ordinaire.
Telle est sans doute une des
grandeurs de saint Josémaria :
conjuguer un rapport affectif avec
Dieu, intime et passionné, avec la
fidélité quotidienne dans les choses
ordinaires, apparemment
insignifiantes.

Un risque pour ceux qui
souhaitent plaire à Dieu

Plaire à quelqu’un est l’opposé de
l’attrister et de le décevoir. Puisque



nous voulons aimer Dieu et lui
plaire, il est logique que nous ayons
peur de le décevoir. Cependant, la
peur pourrait parfois entraîner dans
notre cœur exactement ce que nous
voudrions éviter. D’autre part, la
peur est un sentiment négatif, ne
pouvant servir de fondement à une
vie pleine. C’est peut-être pourquoi «
dans les Saintes Écritures, nous
trouvons 365 fois l’expression ‘‘sois
sans crainte’’, avec toutes ses
variantes. Comme pour signifier que
chaque jour de l’année le Seigneur
nous veut libres de la peur »[2].

Il existe une forme de peur contre
laquelle le Père nous mettait en
garde au début de sa première 
Lettre. Il nous encourageait à «
exposer l’idéal de la vie chrétienne
sans le confondre avec le
perfectionnisme, et apprendre à
vivre en acceptant ses faiblesses et
celles d’autrui ; faire preuve chaque
jour, avec toutes ses conséquences,



d’une attitude d’abandon et
d’espérance fondée sur la filiation
divine »[3]. Une personne sainte a
peur d’offenser Dieu. Elle craint
pareillement de ne pas répondre à
son Amour. Le perfectionniste, en
revanche, a peur de ne pas faire les
choses suffisamment bien et
d’encourir ainsi la colère de Dieu. La
sainteté n’est pas l’égal du
perfectionnisme, même s’il nous
arrive de les confondre.

Nous nous fâchons souvent en
constatant que nous nous sommes
laissé encore une fois emporter par
nos passions, que nous avons
commis un péché ou que nous
sommes faibles pour mener à bien
même les tâches les plus simples.
Nous nous fâchons et pensons peut-
être même que Dieu est déçu : nous
doutons qu’il puisse continuer de
nous aimer et que nous soyons
capables de mener une vie
chrétienne. La tristesse s’empare de



nous. Il convient de se rappeler alors
que celle-ci est l’alliée de l’ennemi :
loin de nous rapprocher de Dieu, elle
nous en éloigne. Nous confondons
notre colère puérile et une supposée 
déception de Dieu. L’origine de tout
n’est pas l’amour que nous lui
portons mais notre moi blessé, notre
fragilité non acceptée.

En lisant l’invitation du Christ dans
l’Évangile, « soyez parfaits », nous
souhaitons suivre son conseil, en
faire la vie de notre vie, tout en
courant le risque de le comprendre
dans le sens de « faites tout
parfaitement ». Nous pourrions en
arriver à penser que, si nous ne
faisons pas tout parfaitement, nous
ne plaisons pas à Dieu ni ne sommes
d’authentiques disciples. Vous serez
parfaits comme votre Père céleste
est parfait (Mt 5, 48). Il s’agit de la
perfection que Dieu nous a ouverte
en nous rendant participants de sa
nature divine. Il s’agit de la



perfection de l’Amour éternel, de
l’Amour le plus grand, de « l’Amour
qui meut le soleil et les autres étoiles
»[4], le même Amour qui nous a
créés libres et nous a sauvés, alors
que nous étions encore pécheurs
(Rm 5, 8). Pour nous, cette perfection
consiste à vivre en enfants de Dieu,
conscients de la valeur que nous
avons à ses yeux, sans jamais perdre
l’espérance ni la joie qui naît de se
savoir fils d’un Père si bon.

Devant le risque du perfectionnisme,
nous pouvons considérer que la
possibilité de plaire à Dieu ne relève
pas de nous, mais de Dieu seul. Voici
en quoi consiste l’amour : ce n’est
pas nous qui avons aimé Dieu,
mais c’est lui qui nous a aimés (1 Jn
4, 10). Nous devons renoncer à
indiquer à Dieu comment il devrait
réagir au vu de notre vie. Étant des
créatures, nous devons apprendre à
respecter sa liberté, sans chercher à
lui imposer « pourquoi » il doit ou



non nous aimer. De facto, il nous a
montré son Amour ; c’est pourquoi la
première chose qu’il attend de nous
est de nous laisser aimer, à sa
manière.

Dieu nous aime librement

Pourquoi avons-nous tant de mal à
comprendre la logique de Dieu ?
N’avons-nous pas de motifs suffisants
pour savoir jusqu’où Dieu est prêt à
aller afin de nous rendre heureux ?
Jésus ne s’est-il pas noué un linge à la
ceinture pour laver les pieds des
apôtres ?

Comme saint Paul l’a écrit, Dieu n’a
pas épargné son propre Fils pour
rendre possible notre bonheur
éternel (cf. Rom 8, 32). Il a voulu
nous aimer du plus grand Amour qui
soit, jusqu’à la fin. Cependant, nous
continuons parfois de penser que
Dieu nous aimera dans la mesure où
«nous serons à la hauteur». C’est
assez paradoxal. Un petit enfant a-t-il



besoin de mériter l’amour de ses
parents ? Il se peut qu’en cherchant à
mériter avec tant de souci, nous
soyons en train de nous rechercher
nous-mêmes. Un sentiment
d’insécurité s’empare de nous, si bien
que nous éprouvons le besoin de
repères stables, fixes, et nous avons
la prétention d’aller les chercher
dans nos œuvres, dans nos idées,
dans notre perception de la réalité.

En revanche, il suffirait de regarder
Dieu, notre Père, et de se reposer
dans son Amour. Au Baptême de
Jésus et lors de sa Transfiguration, la
voix de Dieu le Père affirme qu’il
trouve sa joie en son Fils. Nous aussi
nous avons été baptisés et, par sa
Passion, nous participons de sa vie
intime, de ses mérites, de sa grâce.
Tout cela fait que Dieu le Père peut
nous regarder avec joie, enchanté.
L’Eucharistie nos transmet, entre
autres, un message très clair de ce
que Dieu ressent pour nous : il a faim



d’être avec chacun, il sait attendre
autant qu’il le faut, il aspire à une
intimité et à un amour partagés.

La lutte d’une âme amoureuse

Découvrir l’Amour que Dieu nous
porte est le motif le plus puissant
pour l’aimer. Pareillement, « la
première motivation pour
évangéliser est l’amour de Jésus que
nous avons reçu, l’expérience d’être
sauvés par lui qui nous pousse à
l’aimer toujours plus »[5]. Il ne s’agit
pas d’idées abstraites. Nous le voyons
incarné dans des exemples aussi
humains que le possédé de Gérasa :
une fois délivré par Jésus et voyant
comment ses concitoyens rejetaient
le Maître, il le suppliait de pouvoir
être avec lui (Mc 5, 18). Nous le
voyons aussi chez Bartimée : ayant
recouvré la vue, il suivait Jésus sur
le chemin (Mc 10, 52). Nous le
voyons finalement en Pierre qui n’a
pu suivre l’appel de Jésus : Suis-moi



(Jn 21, 19) avant de découvrir la
profondeur de l’Amour de Jésus, qui
lui a pardonné et maintenu sa
confiance après sa trahison. La
découverte de l’Amour de Dieu est le
plus puissant moteur de notre vie
chrétienne. C’est de là que découle
notre lutte.

Saint Josémaria nous invitait à voir
cela dans la perspective de notre
filiation divine : Les enfants… Comme
ils essaient de bien se tenir en
présence de leurs parents ! Et les fils
de roi, en présence du roi leur père,
comme ils s’efforcent de garder la
dignité royale ! Et toi…, ne sais-tu pas
que tu es toujours en présence du
grand Roi, Dieu, ton Père ? [6] Dieu
n’effraie pas ses enfants par sa
présence, même s’ils tombent.
Simplement, parce qu’il nous a
clairement dit qu’il nous attend
toujours, y compris lorsque nous
tombons. Comme le père de la
parabole, il brûle du désir de sortir à



notre rencontre si nous le quittons et
se jeter à notre cou pour nous
couvrir de baisers (cf. Lc 15, 20).

Si nous craignons d’attrister Dieu,
nous pouvons nous demander : Ma
crainte m’unit-elle à Dieu, me fait-
elle penser davantage à lui ou me
centre-t-elle sur moi : mes attentes,
ma lutte, mes succès ? M’amène-t-elle
à demander pardon à Dieu dans la
confession et à me remplir de joie en
sachant qu’il me pardonne ou me
conduit-elle au désespoir ? M’aide-t-
elle à repartir avec joie ou
m’enferme-t-elle dans ma tristesse,
dans mon sentiment d’impuissance,
dans la frustration provenant d’une
lutte fondée sur mes seules forces…
et sur les résultats que j’obtiens ?

Le sourire de Marie

Un événement dans la vie de saint
Josémaria peut nous aider à mieux
comprendre ces idées. Il s’agit d’une
des notes sur sa vie intérieure qu’il



rédigeait pour faciliter la tâche de
son directeur spirituel. Bien qu’un
peu longue, il vaut la peine de la citer
en entier :

Ce matin, comme cela arrive chaque
fois que j’en fais la demande
humblement, quelle que soit l’heure à
laquelle je me couche, alors que j’étais
plongé dans un sommeil profond, je
me suis réveillé, comme si on m’avait
appelé, pleinement certain que c’était
bien l’heure de me lever : en effet, il
était six heures moins le quart. Hier
soir, et suivant aussi mon habitude,
j’avais demandé au Seigneur de me
donner la force de surmonter la
paresse à mon réveil, parce que — je
le confesse à ma grande honte — il
m’en coûte énormément de vivre
quelque chose d’aussi minime ; et bien
des jours, en dépit de cet appel
surnaturel, je m’attarde encore un
moment au lit. Aujourd’hui, en voyant
l’heure, j’ai prié, j’ai lutté… et je suis
resté couché. Enfin, à six heures et



quart à mon réveille-matin (cela fait
longtemps qu’il ne sonne plus), je me
suis levé et, très humilié, je me suis
prosterné sur le sol en reconnaissant
ma faute : Serviam ! [je servirai], je
me suis habillé pour commencer mon
temps de méditation. Eh bien : entre
six heures et demie et sept heures
moins le quart j’ai pu voir, pendant un
temps assez long, comment le visage
de ma Vierge aux baisers rayonnait de
joie et de bonheur. J’ai bien fait
attention : j’ai cru qu’elle me souriait
— c’était bien l’effet qu’elle produisait
sur moi — mais ses lèvres ne
remuaient pas. J’étais très serein et
j’ai fait à ma Mère beaucoup de
compliments[7].

Il s’était proposé quelque chose qui,
pour nous aussi, constitue
quelquefois un point de lutte : se
lever à l’heure. Il n’y était pas
parvenu, ce qui l’humiliait.
Cependant, il n’a pas confondu sa
colère puérile et son humiliation



avec la magnanimité du cœur de
Dieu. Il a vu que la Sainte Vierge lui
souriait, après cet échec. N’est-il pas
vrai que nous avons tendance à
penser que Dieu n’est content de
nous que lorsque nous faisons bien
les choses ? Pourquoi confondons-
nous notre satisfaction personnelle
et le sourire de Dieu, sa tendresse et
son affection ? N’est-il pas
pareillement ému lorsque nous nous
relevons encore après une nouvelle
chute ?

Nous aurons demandé de
nombreuses fois à la Sainte Vierge de
bien parler de nous au Seigneur — ut
loquaris pro nobis bona. Quelquefois,
nous avons même imaginé ses
entretiens avec son Fils. Dans notre
prière, nous pouvons entrer dans
cette intimité et chercher à
contempler l’amour de Marie et de
Jésus pour chacun de nous.



« Rechercher le sourire de Marie
n’est pas le fait d’un sentimentalisme
dévot ou suranné, mais bien plutôt
l’expression juste de la relation
vivante et profondément humaine
qui nous lie à celle que le Christ nous
a donnée pour Mère. Désirer
contempler ce sourire de la Vierge, ce
n’est pas se laisser mener par une
imagination incontrôlée »[8]. Benoît
XVI l’a rappelé à Lourdes, en
évoquant la petite Bernadette. Lors
de sa première apparition, avant de
se présenter comme l’Immaculée, la
Sainte Vierge lui a simplement souri.
« Marie lui fit d’abord connaître son
sourire, comme étant la porte
d’entrée la plus appropriée à la
révélation de son mystère. [9] »

Nous aussi nous voulons voir et vivre
dans ce sourire. Nos erreurs, aussi
grandes soient-elles, ne sont pas de
taille à l’effacer. Si nous nous
relevons, nous pouvons chercher son



regard et sa joie nous inondera de
nouveau.

Diego Zalbidea

[1]. Chemin, Édition historico-
critique, commentaire des points nos

746 et 856.

[2]. Pape François, Message à
l’occasion des XXXIIIèmes Journées
mondiales de la Jeunesse, 25 mars
2018.

[3]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 14 février 2017, n° 8.

[4]. Dante, A., La divine comédie,
Paradis, chant 33.

[5]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24 novembre
2013, n° 264.

[6]. Saint Josémaria, Chemin, n° 265.



[7]. Saint Josémaria, Notes intimes n°
701, dans A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol I, note
139, p. 469.

[8]. Benoît XVI, Homélie, 15
septembre 2008.

[9]. Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/plaire-a-dieu/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/plaire-a-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/plaire-a-dieu/

	Plaire à Dieu

