
opusdei.org

L’authenticité de
l’amour

Jésus pardonne à la femme
pécheresse qui lui oint les pieds
et lui donne l'élan de la liberté
qui surgit d'un cœur pur.

25/11/2020

La pureté de cœur

Jésus a été invité à nouveau à
déjeuner. Son hôte avait beaucoup
insisté pour qu'il vienne, car il était
désireux de l’honorer par un
banquet spécial. Mais un événement
inattendu est sur le point de gâcher



la fête : une femme qui n'avait pas
été invitée apparaît dans la pièce. Le
pharisien propriétaire de la maison,
qui s'appelle Simon, change de
visage. Le moment est gênant. Jésus,
lui, a l'air de l'avoir attendue car ses
yeux s'illuminent à sa vue. Certes, il
connaît son âme mieux qu'elle ne se
connaît elle-même et, pour cette
raison, il connaît la douleur qui
remplit son cœur ; il sait que pour
aimer et essayer d'être aimée, elle a
emprunté de mauvais chemins. Il
sait qu'elle a traversé des ravins et
des précipices.

Les détails de la délicatesse de la
femme - comment elle oint ses pieds
de parfum, de larmes et de baisers -
touchent Jésus. Aussi tente-t-il sans
tarder de l'expliquer par un exemple
à Simon, qui avait vu la scène de loin,
avec quelques réticences : « Un
usurier avait deux débiteurs : l'un lui
devait cinq cents deniers et l'autre
cinquante. Comme ils n'avaient rien



à payer, il leur a pardonné à tous les
deux. Lequel des deux l'aimera le
plus ? » (Lc7, 41-42). Cette femme a
appris à aimer en se laissant
pardonner. C'est là que réside sa
véritable grandeur, et c'est pourquoi
Jésus décide de la louer
publiquement (cf. Lc 7, 44-46).

Cela n'a jamais été aussi
facile

Cette femme ressent, peut-être pour
la première fois, la joie d'être
respectée. Le regard de Jésus est
différent de celui des autres
personnes. Elle réalise qu'elle n'a pas
besoin d'être sur la défensive devant
lui. Elle n'a jamais vu des yeux qui
pénètrent si profondément dans son
cœur et il n'a jamais été aussi facile
d’obtenir d'être aimée. La béatitude
que Jésus a promise à ceux qui se
laissent purifier le cœur (cf. Mt 5, 8)
s'accomplit en elle ; elle l'apprend
rapidement du maître et en constate



déjà les effets : « Toutes les créatures
deviennent limpides quand on les
regarde à travers le visage du plus
beau et du plus blanc des lys »[1]. Elle
parvient en quelque sorte à faire
l'expérience de cette liberté avec
laquelle Jésus l'aime, elle parvient à
faire l'expérience de cette affection
qui n'avait pas besoin d'être forcée
ou piégée par des artifices.

Pendant des années, cette femme a
gaspillé les talents que Dieu lui avait
donnés. Aujourd'hui, cependant, elle
se rend compte qu'elle est confrontée
à un nouveau départ. Elle peut
désormais être la femme sensible
qu'elle a toujours été au fond d'elle-
même, forte et vulnérable à la fois,
sereine et passionnée. Maintenant,
elle peut être elle-même. Car l'un des
grands drames de l'impureté est
d'être convaincu que l'on ne sera pas
aimé pour ce que l'on est vraiment
et, par conséquent, de vendre une
apparence pour être aimé. Mais c'est



une tâche impossible, tout
simplement parce que l'amour n'a
pas de prix. Soit il est gratuit, soit il
ne l'est pas. C'est pourquoi, lorsque
nous entrons dans ce chantage, tôt
ou tard, cette apparence disparaît et
il nous reste l'arrière-goût d'avoir été
trompés.

S'étonner à la vue de chaque
cœur

Pour que l'amour grandisse, pour
qu'il prenne racine, il faut lui faire de
la place, parfois avec effort, car la
sainte pureté « est une rose qui ne
fleurit que parmi les épines »[2]. C'est
peut-être la raison pour laquelle
nous avons parfois peur de risquer
l'amour et nous essayons de le
sécuriser. En effet, le cœur qui
devient impur renonce à cultiver
l'amour dans l'espace où l’on peut se
retrouver. Il ne veut pas risquer de
souffrir et préfère, de manière
tyrannique et irrespectueuse, créer



ses propres zones de confort. Parfois,
cette motivation a une composante
compensatoire, un peu de caprice,
peut-être une colère cachée. Parfois,
il peut sembler que ce que nous
obtenons est de l'amour, alors qu'en
réalité nous utilisons l'autre
personne, ne serait-ce que
virtuellement : je l'oblige à
"m'aimer", je l'oblige à me faire
sentir "valable". Face à la promesse
d'amour inconditionnel que Dieu
nous offre, le péché est une
imposture qui nous pousse vers la
solitude.

Face à cela, la solution n'est pas de se
fermer, de se décourager ou de
penser que ce genre d'amour est
impossible. Il s'agit plutôt de
rechercher l'amour que Dieu a semé
là où nous sommes, en particulier
dans les personnes et dans nos
relations. Dans ce sens, saint
Josémaria nous encourage à aimer
les autres en « posant avec générosité



notre cœur par terre, comme un
tapis moelleux que les autres
fouleront et qui leur rendra la vie
plus aimable »[3]. Cela peut être un
des fruits - parmi beaucoup d'autres -
de la sainte pureté : rendre la vie des
autres plus aimable. Il ne s'agit pas
seulement d'éviter le péché
personnel, mais de parvenir à une
manière de regarder et d'entrer en
relation qui nous aide tous à nous
sentir aimés à l'image de l'amour de
Dieu. L'âme pure prend soin de sa
propre vulnérabilité et de celle des
autres, se montre avec élégance,
cherche à être aimée librement. Il est
vrai que notre cœur, posé à terre,
court le risque d'être méprisé, mais
c'est la seule manière divine d'aimer
et de recevoir l'amour. La femme et
l'homme au cœur pur savent
regarder les autres sans tolérer
aucune distortion de l'image de Dieu
en eux.



Pour toutes ces raisons, nous
pouvons dire que Jésus a
révolutionné la liberté et l'amour. Il
nous invite à respecter l'intimité des
fils et des filles de Dieu, même avec
notre regard et nos pensées. Il veut
nous faire partager l'émerveillement
qu'il éprouve lui-même devant la
dignité de chaque cœur. L'intimité
est un terrain sacré où le chrétien va
pieds nus.

Une partie de notre mission

Une des tâches de la sainte pureté est
de préserver - en nous-mêmes et
chez les autres - quelque chose de
précieux aux yeux de Dieu, et la
meilleure défense de ce trésor est
d'être amoureux. Il est également
vrai que le désir de vivre un amour
pur nécessitera souvent un nouveau
départ. Se laisser pardonner et se
laisser aimer sont des manifestations
d'une humilité qui comprend que la
sainte pureté et l'amour des autres



sont un don : « Dieu, pour se donner
à nous, choisit souvent des chemins
impensables, peut-être ceux de nos
limites, de nos larmes, de nos
défaites »[4]. Dans la confession, nous
nous laissons aimer comme nulle
part ailleurs. Ceux qui se laissent
pardonner ouvrent la porte à
l'amour le plus libre et sont capables
de répondre - et ont déjà commencé
à le faire - avec un amour qui est à la
mesure de celui qui reçoit.

En outre, nous devons tenir compte
d'une autre difficulté possible : le fait
que, parfois, même sans y penser,
recevoir quelque chose gratuitement
peut nous gêner. Nous ne sommes
pas habitués à ce que quelque chose
d'aussi grand soit un cadeau. Nous
préférons souvent savoir que nous y
sommes parvenus par nos propres
forces, car cela nous rend
autonomes, cela nous permet
d'éprouver un certain pouvoir ; nous
ne voulons pas dépendre de



quelqu'un d'autre pour quelque
chose d'aussi décisif. Au contraire,
ceux qui ont appris à se laisser aimer
sont convaincus qu’« ils ne peuvent
pas toujours seulement donner, ils
doivent aussi recevoir. Celui qui veut
donner de l'amour doit lui aussi le
recevoir comme un don. »[5]. Ce que
nous pouvons devenir de plus grand
est toujours le fruit d'un don
préalable : « Il nous a aimés le
premier » (1 Jn 4,19).

En tout cas, la sainte pureté est
nécessaire pour mener à bien toute
mission apostolique. L'évangélisation
se fait de manière gratuite. Si notre
cœur n'est pas pur, nous ne pourrons
pas comprendre ce don dans lequel
souvent les fruits ne viennent pas
quand nous les planifions mais
quand Dieu les dispose. L'affection
vraie et pure, cœur de toute mission
d'évangélisation, n'impose pas ses
raisons, n'exige pas de réponse, ne
passe pas la facture de ce qu'elle



offre ; elle ne fait pas de distinction
entre les personnes, n'écarte pas
ceux qui sont hostiles, ne se lasse pas
de ceux qui sont lents. Elle ne fait pas
non plus de chantage ni de reproche.
En un mot, la véritable affection est
fidèle.

***

Comme toujours, il suffit de regarder
Jésus pour apprendre à être aimé. Et
il n'y a pas de leçon aussi magistrale
que celle qu'il nous offre dans
l'Eucharistie. Jésus ne s'y impose pas.
Personne n'est aussi patient.
Personne ne veut que nous l'aimions
si fort mais, en même temps,
personne ne le dit si doucement,
comme dans un murmure à peine
perceptible. Il sait que notre liberté
est un grand cadeau de sa part, aussi
ne veut-il la compromettre pour rien
au monde. Personne ne valorise
notre fragilité - et la dignité qu'elle
renferme - autant que Jésus. C'est



pourquoi, dans notre désir de
grandir dans cette vertu, il est très
agréable à Dieu que nous offrions
tous nos pas, même nos faux pas et
nos défaites. La douleur de Dieu ne
peut être causée que par notre
souffrance et par la solitude dans
laquelle elle nous isole. Nous
pouvons bien imiter saint Josémaria
dans son désir d'offrir à la Sainte
Vierge ce qu'il avait de mieux : « moi,
je couronne la Mère de Dieu et ma
Mère de mes misères purifiées, parce
que je ne possède ni pierres
précieuses ni vertus. – Ose le faire,
toi aussi ! »[6].

[1] Sainte Thérèse de l'Enfant Jésus, 
Lettre 105 à Céline.

[2] Saint Curé d'Ars, Sermon sur la
pénitence.



[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
228.

[4] François, Audience, 29 janvier
1920.

[5] Benoît XVI, Encyclique Deus
Caritas est, n° 7.

[6] Saint Josémaria, Forge, n° 285.

Diego Zalbidea

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/plaire-a-dieu-7-
lauthenticite-de-lamour/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/plaire-a-dieu-7-lauthenticite-de-lamour/
https://opusdei.org/fr/article/plaire-a-dieu-7-lauthenticite-de-lamour/
https://opusdei.org/fr/article/plaire-a-dieu-7-lauthenticite-de-lamour/

	L’authenticité de l’amour
	Cela n'a jamais été aussi facile
	S'étonner à la vue de chaque cœur
	Une partie de notre mission


