
opusdei.org

Nouvelles
découvertes (V) : « À
Jésus, par Marie»

Saint Josémaria priait la Vierge
Marie depuis son enfance ;
arrivé à l’âge adulte, il est allé
plus loin encore : il s’est
retrouvé dans les bras d’une
Mère, aussi proche de nous que
le ciel.

05/02/2018

Au pied de la Croix, entourant le
Seigneur, se trouvaient sa Mère,
Sainte Marie, d’autres femmes et



Jean, le plus jeune des disciples. En
ces heures dramatiques, ils étaient
les seuls à se tenir près de lui. Eux…
et une multitude de curieux et
d’opportunistes, la poignée de soldats
qui l’avaient conduit jusqu’au
Calvaire, et ses accusateurs qui
continuaient de se moquer de lui,
peut-être en savourant leur « victoire
». Et les autres disciples ? Ils avaient
pris la fuite.

Jean nous dit que « Jésus voyant sa
mère et, se tenant près d’elle, le
disciple qu’il aimait, dit à sa mère :
“Femme, voici ton fils”. Puis il dit au
disciple : “Voici ta mère”. Et
l’évangéliste de conclure : « Dès cette
heure-là, le disciple l’accueillit chez
lui. » (Jn 19, 25-27).

En la personne du jeune apôtre, la
Mère du Christ « est donnée aux
hommes - à tous et à chacun - comme
mère » [1] » Depuis ce moment,
Marie est la Mère de tous les



chrétiens. Les premiers disciples
l’ont vite compris. C’est autour d’elle
qu’ils se sont rassemblés en l’absence
du Seigneur depuis son Ascension au
ciel : « Tous, d’un même cœur,
étaient assidus à la prière avec
quelques femmes, dont Marie mère
de Jésus, et avec ses frères » (Ac 1,
14).

Nous aussi nous sommes appelés à
faire l’expérience personnelle de la
maternité de Marie et à répondre
comme Jean, « qui “reçoit parmi ses
biens personnels” la Mère du Christ
et l’introduit dans tout l’espace de sa
vie intérieure, c’est-à-dire dans son
“moi” humain et chrétien » [2]. Il
s’agit d’un chemin personnel que
chacun parcourt à sa manière et… à
son rythme.

« Moi aussi je suis un fils de Marie
ma Mère »

Saint Josémaria avait nourri depuis
son enfance une dévotion envers la



Vierge Marie. Le passage du temps
n’avait pas estompé ses souvenirs. Il
disait, en mai 1970, au cours de sa
neuvaine aux pieds de Notre-Dame
de Guadalupe : « Je vous conseille,
particulièrement en ces moments, de
vous tourner en pensée vers votre
enfance, vous souvenant, avec effort
s’il le faut — quant à moi je m’en
souviens clairement — du premier
acte que vous avez fait pour vous
adresser à la Vierge, avec la
conscience et la volonté de le faire » 
[3]. Nous savons que, étant encore un
tout petit enfant, sa mère l’a offert à
Notre-Dame de Torreciudad en
reconnaissance pour l’avoir guéri
d’une maladie mortelle. C’est aussi
de ses parents qu’il a appris à prier
Sainte Marie. Au bout des années, il
s’en souvenait encore : « Maintenant
encore, matin et soir, non pas un
jour, mais de façon habituelle, je
renouvelle cette offrande que mes
parents m’ont apprise : Notre Dame,
ma Mère, je m’offre entièrement à



vous. Et comme preuve de mon
affection filiale, je vous consacre
aujourd’hui mes yeux, mes oreilles,
ma langue, mon cœur... » [4]

Tant qu’il a vécu à Saragosse, il
rendait quotidiennement visite à
Notre-Dame du Pilier. Il accourait
auprès d’elle avec ses « signes avant-
coureurs », avec l’intuition que le
Seigneur avait une volonté
particulière le concernant. On garde
encore une statuette en plâtre de
Notre-Dame, sous ce vocable, très
pauvre, à la base de laquelle il avait
gravé à l’aide d’un clou : Domina, ut
sit, portant la date du 24-5-924. «
Cette statuette, commentait-il des
années plus tard, était la
matérialisation de ma prière pendant
des années, de ce dont je vous avais
si souvent parlé » [5].

Une fois installé à Madrid, il avait
une autre statuette qu’il appelait la «
Vierge aux Baisers », car il ne



manquait jamais de la saluer par un
petit baiser lorsqu’il rentrait chez lui
ou en sortait. « Toutes les
représentations de Notre Dame, et
non seulement celle-là, l’émouvaient.
Tout spécialement celles qu’il
trouvait par terre, dans la rue : des
gravures ou des images sales et
poussiéreuses. Ou celles qu’il
rencontrait sur ses trajets, dans
Madrid, comme celle qui attirait son
regard à la sortie de Saint-Isabelle » 
[6].

En outre, il avait appris en
contemplant l’Évangile à fréquenter
Marie et à accourir à elle comme le
faisaient les premiers disciples. Dans
son livre Saint Rosaire, fruit de cette
contemplation pleine d’amour de la
vie du Christ, il note ceci dans son
commentaire du deuxième mystère
glorieux : « Pierre et les autres
retournent à Jérusalem cum gaudio
magno — avec une grande joie (Lc
24, 52). Mais toi et moi nous nous



sentons orphelins : nous sommes
tristes et nous allons nous consoler
auprès de Marie. [7] »

Malgré cela, la maternité de Marie
serait une autre des « découvertes »
qu’il devait faire étant encore jeune
prêtre. Il en parle dans une autre de
ses Notes intimes, datée de septembre
1932. « Hier […] j’ai fait la découverte
d’une Amérique — encore une ; à
savoir, que si je suis le fils de Dieu
mon Père, je le suis aussi de ma Mère
Marie » [8]. Rien de nouveau,
s’agissant d’une vérité déjà connue,
méditée, « vécue » qui, cependant,
prenait tout à coup une signification
inédite. Évoquant une nouvelle fois
son itinéraire spirituel, il ajoutait : «
Je m’explique : c’est par Marie que je
suis allé à Jésus, je l’ai toujours tenue
pour ma Mère, même si je n’ai pas
été un bon fils. (Je le serai désormais)
» Marie l’avait déjà conduit à Jésus :
elle avait été sa principale médiatrice
dans sa demande insistante pour



voir ce que le Seigneur voulait de
lui… Où était donc la nouveauté ? Il
le précise aussitôt : « Mais ce concept
de ma filiation maternelle je l’ai vu
hier sous une lumière plus claire et
avec un goût différent. C’est
pourquoi pendant la sainte
communion de ma messe, j’ai dit à
Notre-Dame, ma Mère : enfile-moi un
costume neuf. Ma demande était très
juste, parce que c’était l’une de ses
fêtes. » [9]

L’idée du costume neuf a de claires
résonances pauliniennes : « Il vous
faut abandonner votre premier
genre de vie et dépouiller le vieil
homme, qui va se corrompant au fil
des convoitises décevantes, pour
vous renouveler par une
transformation spirituelle de votre
jugement et revêtir l’Homme
Nouveau, qui a été créé selon Dieu,
dans la justice et la sainteté de la
vérité » (Ep 4, 22-24). Cette nouvelle
découverte de la maternité de Marie



a, donc, une saveur intime de
conversion personnelle. Quelque
chose qu’il a plus clairement vu,
ressenti sur un mode nouveau,
fleurissant dans une résolution assez
simple mais profonde : « Désormais,
je serai bon ».

Ceux qui ont étudié à fond les textes
de saint Josémaria ont mis en relief
le cadre de cette découverte. Huit
jours après ses annotations à propos
de la nouvelle Amérique s’ouvrant
devant lui, il en fait une autre qui
passera dans son livre Chemin : «
C’est toujours par Marie que l’on va
et que l’on « revient » à Jésus » [10].
C’était quelque chose qui, depuis
quelque temps, prenait forme en son
âme mais qu’il a compris tout à coup
avec une nouvelle profondeur,
réaffirmant l’importance de Sainte
Marie dans sa vie de relation avec
Dieu. Quatre jours après sa note, il
ajoute : « À combien de jeunes je
crierai à l’oreille : Sois à Marie… et tu



seras nôtre » [11]. Quelqu’un lui a
demandé, des années plus tard, ce
qu’il entendait par là et il a répondu
ceci : « Je veux dire ce que tu as
parfaitement compris […] D’une part,
que sans dévotion envers Marie nous
ne pouvons rien faire ; et de l’autre,
que si les âmes ont une dévotion
filiale envers la Sainte Vierge, elles
sont dans de bonnes dispositions
pour servir notre Seigneur, quel que
soit leur état personnel : célibataires,
veufs et les prêtres comme prêtres » 
[12]. C’est Marie, enfin, qui conduit à
Jésus ; et Jésus nous conduit au Père.
Elle est, simplement, celle qui facilite
l’accès à Dieu.

« Revenir » à Jésus par Marie

Pendant ce mois de septembre 1932,
saint Josémaria a médité à plusieurs
reprises sur le rôle que la Vierge
Marie joue dans notre cheminement
vers Jésus. Il ne s’agit plus de
rencontrer le Christ, de découvrir



quelle est sa volonté sur nous mais
de « revenir » à lui, comme nous
venons de le voir. Ce langage était
novateur pour ceux qui
s’approchaient de lui. Le
bienheureux Alvaro del Portillo, par
exemple, rappelle que lui aussi a été
surpris : « Alors j’ai posé une
question au Père : Père, pourquoi
avez-vous écrit cela ? Que l’on va à
Marie, je le comprends, mais que l’on
revient… Il m’a répondu : “Mon fils,
si quelqu’un a le malheur de se
séparer de Dieu par le péché, ou s’il
est sur le point de se séparer en
raison de sa tiédeur ou de son
manque d’envie, alors il a recours à
Sainte Vierge et il retrouve la force ;
la force pour aller au confessionnal,
s’il le faut, pour aller à l’entretien et
ouvrir toute grande sa conscience,
avec une grande sincérité, sans
aucun recoin obscur dans l’âme, sans
demi secret avec le diable ; et, par
Marie, l’on va à Jésus » [13].



Se lever après une chute coûte,
encore plus à mesure que les années
passent. Sur un plan physique, c’est
évident : il suffit de voir le trouble
qui accompagne la chute d’une
personne âgée dans la rue. Or, cette
affirmation est tout aussi vraie sur le
plan spirituel. À mesure que nous
avançons en âge, demander pardon
peut devenir de plus en plus pénible.
Nous nous sentons humiliés de nous
voir retomber encore dans les
mêmes péchés, nous en avons honte
— dans ma situation ! — le constat de
notre faiblesse nous est
insupportable… si bien que nous
cédons parfois à un désespoir qui
nous enlève la joie.

Le désespoir est un ennemi subtil qui
nous amène à nous replier sur nous-
mêmes. Nous pensons avoir déçu
Dieu, comme quelqu’un qui achète
un appareil électronique et découvre
tout à coup qu’il n’est pas aussi bon
qu’il le pensait… Cependant, en nous



voyant dans un tel état, il veut nous
rappeler qu’il nous connaît
parfaitement. Il pourrait nous dire, à
chacun de nous, comme à Jérémie : «
Avant même de te modeler au ventre
maternel, je t’ai connu » (Jr 1, 5). C’est
pourquoi son amour pour nous
constitue un appui ferme : sachant
comment nous sommes, Dieu nous a
aimés jusqu’à donner sa vie pour
nous… et il n’a pas eu tort. Si même
cette vérité, si consolante, nous
semble lointaine, nous souvenir de
notre Mère peut devenir le raccourci
qui nous facilite le chemin de retour 
[14]. Elle nous approche
spécialement de la Miséricorde de ce
Dieu qui nous attend les bras
ouverts. Lors de sa dernière
audience générale, Benoît XVI faisait
cette confidence : « Je voudrais vous
inviter tous à renouveler votre ferme
confiance dans le Seigneur, à nous
confier comme des enfants dans les
bras de Dieu, sûrs que ses bras nous
soutiennent toujours et sont ce qui



nous permet de marcher chaque
jour, même dans la difficulté. Je
voudrais que chacun se sente aimé
de ce Dieu qui a donné son Fils pour
nous, et qui nous a montré son
amour sans limite. Je voudrais que
chacun sente la joie d’être chrétien. »
[15] C’est précisément pour que nous
ayons ce sentiment que Dieu a voulu
nous manifester son amour
paternel… et maternel.

L’amour « maternel » de Dieu
s’exprime en différents endroits de
l’Écriture. Le passage le plus connu
est peut-être celui d’Isaïe : « Une
femme oublie-t-elle son petit enfant,
est-elle sans pitié pour le fils de ses
entrailles ? Même si les femmes
oubliaient, moi, je ne t’oublierai pas
» (Is 49, 15). Ou d’une façon encore
plus explicite : « Comme celui que sa
mère console, moi aussi, je vous
consolerai » (Is 66, 13). Cependant,
Dieu a voulu aller encore plus loin et
nous donner sa propre Mère, cette



femme chez qui son Fils bien-aimé
s’est incarné. Aussi, les chrétiens de
tous les temps ont-ils découvert en
Marie une voie privilégiée et
particulièrement accessible vers
l’Amour infini du Dieu qui pardonne.

Nous rencontrons parfois des gens
qui ont encore du mal à s’adresser à
Dieu, y voyant un exercice trop
abstrait ; ou qui n’osent pas regarder
directement le Christ ; un peu comme
ces enfants qui préfèrent accourir à
leur mère plutôt qu’à leur père s’ils
se sont mal tenus ou ont cassé un
objet de valeur… Pareillement, «
beaucoup de pécheurs sont
incapables de dire le “Notre Père”
mais peuvent néanmoins réciter
l’“Ave Maria” » [16]. Ainsi, par Marie,
ils « reviennent » à Jésus.

À Marie, avec la tendresse des
enfants

La découverte de l’importance de
Marie va de pair, dans la vie de saint



Josémaria, avec son expérience de
l’enfance spirituelle. Il a écrit dans
un point de Chemin, né dans des
circonstances difficiles : « Mère ! —
Appelle-la fort, très fort. — Elle
t’écoute, elle te voit en danger peut-
être, et elle t’offre, ta Mère la Vierge
Marie, avec la grâce de son Fils le
refuge de ses bras, la douceur de ses
caresses ; et tu te sentiras réconforté
pour de nouveaux combats » [17].
Ceux qui l’entouraient ignoraient
peut-être jusqu’à quel point il leur
transmettrait son expérience par ces
mots. Saint Josémaria apprenait
aussi à s’approcher de Dieu comme
un petit enfant.

Fruit de cette façon d’agir est son
ouvrage Saint Rosaire, tout comme
certains chapitres de Chemin. Les
découvertes que nous avons passées
en revue s’inscrivent dans cette
relation pleine de confiance avec
Dieu et avec la Vierge Marie. De
facto, saint Josémaria a parcouru ce



chemin tout au long de sa vie. Peu
avant son dernier Noël sur cette
terre, il confiait à un petit groupe de
ses enfants : « D’ordinaire je
m’abandonne, j’essaie de me faire
tout petit et de me mettre dans les
bras de la Vierge. Je dis au Seigneur :
Jésus, fais-moi une petite place !
Voyons comment nous tenons tous
les deux dans les bras de ta Mère ! Et
cela suffit. Mais vous, suivez votre
chemin : le mien n’a pas à être le
vôtre […] Vive la liberté ! » [18].

Certes, ce n’est pas la seule voie pour
y arriver, mais l’enfance spirituelle
facilite l’humilité ou un abandon
plein d’espérance dans les
différentes circonstances de la vie.
C’est aussi une façon de gagner en
simplicité et en naturel dans nos
relations avec Dieu. En outre, comme
ce chemin est marqué par l’aveu de
notre fragilité et de notre
dépendance, il nous permet d’ouvrir
plus facilement à Dieu les portes de



notre cœur, c’est-à-dire de notre
intimité.

Les enfants sont vulnérables. C’est
pourquoi ils sont si sensibles à
l’amour : ils comprennent en
profondeur les gestes et les attitudes
des grandes personnes. Aussi
convient-il de nous laisser toucher
par Dieu et de lui ouvrir les portes de
notre âme. Le pape le proposait lui
aussi aux jeunes : « Il nous demande
si nous voulons avoir une vie pleine.
En son nom, je vous demande :
Voulez-vous avoir une vie pleine ?
Commence dès maintenant en te
laissant émouvoir » [19]. Avoir du
cœur ne signifie pas affectation ni
sensiblerie, simple caricature de la
tendresse authentique. Bien au
contraire, redécouvrir le cœur, se
laisser émouvoir, peut devenir la
voie qui conduit à Dieu. « Mon
pauvre cœur soupire après la
tendresse, écrivait saint Josémaria en
1932. “Si occulus tuus scandalizat



te…” Non, il n’est pas nécessaire de le
jeter au loin, car on ne peut pas vivre
sans cœur. […] Cette tendresse, que
tu as mise dans l’homme, comme elle
est comblée, submergée, par la
tendresse de ton divin Cœur, qui t’a
conduit à la mort, lorsque l’homme
te cherche ! » [20] À Marie, et par elle
à Jésus, on peut aller en suivant le
chemin de la tendresse, la façon dont
les enfants apprennent à connaître
les mamans et à leur confier leur vie
entière. Par ce chemin et par d’autres
que Dieu peut suggérer, nous allons
au large d’une immense Amérique :
celle de savoir que nous avons au ciel
une Mère toute belle, saint Marie.

***

La découverte de nouvelles
Amériques que nous avons examinée
dans nos derniers articles a élargi de
façon impressionnante le cœur de
saint Josémaria. Nous avons vu
comment, par de petits pas, bien



accroché à la main du Seigneur, il a
perçu le sens de la Croix, grâce à quoi
il s’est senti fils d’un Père plein
d’Amour ; comment il a découvert
l’Amour intime et tout proche de
Jésus et appris à se laisser aimer de
Dieu, notre Consolateur, en mettant
plus la confiance en lui qu’en ses
propres forces ; et comment, dans sa
vie spirituelle et dans son action sur
cette terre, il a progressivement
accordé le premier rôle à l’Esprit
Saint. Il a, en définitive, compris que
la plénitude de la vie chrétienne ne
consiste pas à réaliser toute une série
de tâches, à atteindre un certain
niveau ou à « accomplir des
entreprises extraordinaires, mais à
s’unir au Christ, à vivre ses mystères,
à faire nôtres ses attitudes, ses
pensées, ses comportements. La
mesure de la sainteté est donnée par
la stature que le Christ atteint en
nous, par la mesure dans laquelle,
avec la force de l’Esprit Saint, nous
modelons toute notre vie sur la



sienne » [21]. En suivant les pas de
saint Josémaria, nous aussi nous
pouvons demander à Dieu de nous
faire prendre le large dans ces
Amériques de la vie intérieure, dans
des paysages archiconnus… et à la
fois immenses, qui nous permettront
de « pénétrer dans la profondeur de
l’amour de Dieu, pour pouvoir ainsi,
par notre parole et par nos œuvres,
le montrer aux hommes » [22] Il n’est
pas de chemin plus urgent… ni plus
beau.

Lucas Buch

Photo: Tomas (cc)

[1]. Saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Redemptoris Mater, 25 mars 1987, n°
23.

[2]. Ibid. n° 45.



[3]. Saint Josémaria, notes prises lors
de sa prière à haute voix en
l’ancienne basilique de Guadalupe
(Mexico), 20 mai 1970, dans P.
Casciaro, Rêvez et la réalité dépassera
vos rêves, 2ème édition, Le Laurier,
Paris 2015, p. 249.

[4]. Amis de Dieu, n° 296.

[5]. Notes prises lors d’une réunion
familiale, 26 juillet 1974 (Crónica
1975, p. 223, dans AGP, bibliothèque,
P01). La statuette se trouve dans une
gallérie rassemblant des souvenirs
de sa vie, au siège central de l’Opus
Dei à Rome.

[6]. A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. 1, Le
Laurier, Paris, p. 407.

[7]. Saint Josémaria, Saint Rosaire,
2ème mystère glorieux.

[8]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
820, 5 septembre 1932, dans Santo



Rosario. Edición crítico-histórica,
introducción al 2º misterio glorioso,
p. 234.

[9]. Ibid.

[10]. Chemin, n° 495.

[11]. Saint Josémaria, texte du cahier
VI, n° 825, daté du 17 septembre
1932, dans Camino. Edición crítico-
histórica, comentario al n. 494.

[12]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille,
Madrid, 23 octobre 1972, dans
Camino. Edición crítico-histórica,
comentario al n. 494.

[13]. Notes d’une réunion avec
Álvaro del Portillo, Madrid, 4
septembre 1977, citées dans por P.
Rodríguez, Camino. Edición crítico-
histórica, comentario al n. 495.

[14]. « La Vierge Marie, Mère du
Seigneur et notre Mère […] est le



raccourci pour arriver à Dieu (» (J.
Echevarría, “El amor a María
Santísima en las enseñanzas de
Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer”, Palabra, 156-157, (1978),
pp. 341-34.

[15]. Benoît XVI, Audience générale,
27 février 2013.

[16]. J. Daniélou, El misterio del
Adviento, Cristiandad, Madrid 2006,
p. 120.

[17]. Chemin, n° 516.

[18]. San Josemaría, Notes prises lors
de sa predication, 20 décembre 1974,
dans E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, p. 68

[19]. Pape François, Discours, 28
juillet 2016.

[20]. Saint Josémaria, Notes intimes,
n° 1658, 9 octobre 1932, dans



Camino. Edición crítico-histórica,
comentario al n. 118. Cfr. Mc 9,47.

[21]. Benoît XVI, Audience générale,
13 avril 2011.

[22]. Quand le Christ passe, n° 97.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/nouvelles-
decouvertes-v-a-jesus-par-marie/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/nouvelles-decouvertes-v-a-jesus-par-marie/
https://opusdei.org/fr/article/nouvelles-decouvertes-v-a-jesus-par-marie/
https://opusdei.org/fr/article/nouvelles-decouvertes-v-a-jesus-par-marie/

	Nouvelles découvertes (V) : « À Jésus, par Marie»

