
opusdei.org

Mgr Ocáriz :
Préparons-nous à
recevoir en cet
Avent le cadeau de la
nouvelle Nativité

Dans cette méditation sur
l’Avent, Mgr Ocáriz, prélat de
l'Opus Dei, considère les effets
du « Fiat » de la Vierge et la
façon dont elle s'est préparée à
accueillir son Fils.

08/12/2020

audio (en espagnol)



Transcription

« Préparez les voies du Seigneur,
aplanissez ses sentiers » (Mc 1, 3). La
liturgie de l'Avent nous propose dans
l'Évangile ces paroles prophétiques
d'Isaïe concernant Jean-Baptiste.
L'Avent est une attente et une
préparation : non pas une attente
passive, mais une préparation à la
venue du Seigneur.

À Noël, nous célébrerons
l'Incarnation, la naissance du Fils de
Dieu devenu enfant pour nous. Il
nous faut nous préparer à
contempler ce mystère
extraordinaire qui est, avant tout,
une manifestation de l'amour de
Dieu pour nous, du don de soi du
Seigneur pour nous.

Le Tout-Puissant, le Créateur, l'Infini,
veut devenir un petit enfant pour
nous et à cause de nous.



Nous devons nous préparer à
recevoir ce cadeau de Dieu – c’est la
nouveauté que Noël nous propose
une fois de plus – avec une immense
gratitude. Nous savons que la liturgie
de l'Avent fait référence à la seconde
venue du Seigneur à la fin des
temps ; une venue qui, d'une certaine
manière, est anticipée pour chaque
personne lors de sa propre mort, à la
fin de son passage sur terre. Loin de
nous effrayer, cette réalité doit au
contraire nous faire percevoir notre
propre vie comme une préparation,
comme un Avent : le Seigneur
viendra nous chercher. Toute notre
existence est, en quelque sorte, un
temps d'attente du jour où Jésus
viendra nous prendre à lui.

Un temps d'attente active. Notre
voyage à Bethléem sera une
recherche de Jésus dans toutes les
dimensions de notre vie ordinaire.
Pour cela, nous devons « redresser
ses chemins », ce qui signifie que



nous devons supprimer toute
entrave à la venue du Seigneur en
nous, dans nos âmes, dans notre vie.

Quels sont les obstacles que nous
rencontrons ? Ils sont nombreux.
Chacun de nous peut faire le point :
qu'y a-t-il dans ma vie qui, d'une
certaine manière, constitue un
obstacle à une plus grande présence
du Seigneur ? Autrement dit, qu'est-
ce qui m'empêche d'ouvrir mon âme,
ma journée, ma vie ordinaire pour
que le Seigneur y entre plus
pleinement avec sa force, avec sa
grâce, avec son bien, avec sa joie ? En
d'autres termes, tout peut se résumer
à un seul grand obstacle : notre
propre ego, cet orgueil contre lequel
nous devrons toujours lutter, sans
nous décourager, lorsque nous le
verrons se dresser.

Il s'agit, en fait, d'une conversion.
Une conversion qui est certes le fruit
de nos efforts, mais surtout de la



grâce de Dieu. Une grâce de Dieu qui
doit nous donner la lumière pour
voir où nous devons nous améliorer,
où nous devons ouvrir davantage la
voie à la venue du Seigneur dans
notre vie. Et en même temps, la force
que le Seigneur nous donne avec sa
grâce nous permet de nous convertir,
de correspondre à cette grâce.

Par conséquent, le fait de voir nos
limites ne doit pas nous décourager.
Cela devrait, au contraire, nous
procurer une certaine joie : non pas
parce qu'elles sont des limites, mais
parce qu'elles sont une lumière qui
nous permet de nous améliorer,
d'être plus ouverts au don de Dieu.
Quelle joie de voir que cette grâce de
Dieu, cette lumière de Dieu, est le
fruit de quelque chose d'aussi grand
que l'amour tout puissant de Dieu
pour chacun de nous. C’est cet amour
qui se manifeste maintenant dans la
venue – que nous attendons, et à
laquelle nous nous préparons



activement – de Dieu fait enfant pour
nous.

Méditer sur la venue du Seigneur
nous amène logiquement à penser à
l'Eucharistie, parce que c'est là que
nous trouvons toutes les forces –
chaque jour, si nous le voulons –
pour ouvrir notre âme à cette venue
qui est déjà une pleine réalité dans la
communion. Comme le dit saint Léon
le Grand, dans un texte que reprend
parfois la liturgie, « la participation
au corps et au sang du Christ ne fait
rien d'autre que nous transformer en
ce que nous recevons[1] ». Elle nous
identifie à Jésus-Christ, car « ouvrir
les chemins », « redresser les sentiers
», «préparer la venue du Seigneur»,
est une préparation pour nous
identifier à lui. Et nous le faisons
fondamentalement dans l'Eucharistie
– Il le fait dans l'Eucharistie ! – pour
que cette identification soit réelle,
pour que notre pensée soit en accord
avec celle du Seigneur, pour que nos



réactions aux personnes ou aux
circonstances soient les réactions du
Seigneur.

Identifions-nous à Jésus-Christ,
pendant cet Avent, en pensant à la
simplicité de l'Enfant, à la
disponibilité de l'Enfant, à cet Enfant
qui se laisse embrasser. Par qui ? Par
Notre Dame.

Nous abordons ainsi un autre aspect
dont je voudrais faire l'objet de notre
prière : demander à la Vierge d’être à
nos côtés à l'occasion de la grande
solennité de l'Immaculée Conception.
Plutôt, que ce soit nous qui
l'accompagnions sur le chemin de
Bethléem pour trouver Jésus-Christ,
et considérer une fois de plus son
amour infini ; il s’est fait enfant pour
nous.

L'Immaculée Conception

Marie, pleine de grâces, a été conçue
sans tache. Cette « pleine de grâce »



est le nom que lui donne l'Archange à
l'Annonciation : « Je vous salue,
pleine de grâce » (Lc 1, 26). Plus tard,
il dira aussi « Marie » en disant «n'aie
pas peur, Marie» (Lc 1, 30), mais on a
l’impression que la salutation
contient son propre nom : « Pleine de
grâce ». Que signifie cette
expression ? Son sens premier est :
complètement transformée par la
grâce. C'est ainsi que nous la
contemplons, sachant aussi qu'elle
est Mère de Dieu depuis le moment
de l'Incarnation, et notre Mère.

Cette scène a fait s'exclamer saint
Josémaria, avec une admiration que
nous voulons faire nôtre : « Plus que
toi, il n’y a que Dieu ! » En regardant
la Vierge, nous dirons : Plus que toi, il
n’y a que Dieu. Elle reçoit une
vocation surprenante. Elle pose une
question, pour bien comprendre de
quoi il s'agit. Et quand l'Ange lui
explique, elle répond dans un don
total : « Fiat ! » Que cela se fasse. «



Qu'il me soit fait selon ta parole » (Lc
1, 38).

Le premier Avent est l’attente de la
naissance du Seigneur qui se trouve
dans son sein virginal. Dans cette
réponse de la Vierge, nous voyons –
comme l'a dit le pape François dans
une homélie – que la plénitude de la
grâce transforme le cœur et le rend
capable d'accomplir ce grand acte, le
Fiat de la Vierge, qui changera
l'histoire de l'humanité (François, 8
décembre 2015). Un seul mot : Fiat,
que cela se fasse.

Nous aussi, nous devons répondre au
Seigneur de cette façon : « Que cela
se fasse ». Parce que nous avons tous
une vocation très précise. Saint Paul,
dans un texte de l'Épître aux
Éphésiens, dit que le Seigneur Dieu
«nous a choisis, dans le Christ, avant
la fondation du monde, pour que
nous soyons saints, immaculés
devant lui, dans l’amour» (Eph 1, 4).



Nous ne sommes pas vraiment «
immaculés », mais nous sommes
appelés à le devenir. Et comment ?
Par l’amour, dit-il. Par l'amour... C'est
pourquoi l'appel universel à la
sainteté que saint Josémaria a
toujours prêché, et que le Concile
Vatican II a solennellement repris,
n'est pas une sainteté qui consiste à
ne pas avoir de défauts, à être super-
parfait ou à être exposé dans un
musée... C'est plutôt une sainteté qui
consiste en l'amour, dans la
plénitude de l'amour. Avec la grâce
de Dieu, nous serons capables
d'aimer Dieu de plus en plus, malgré
nos limites, même si nous avons
encore des défauts : capables d’aimer
Dieu mais aussi d’aimer les autres.

Benoît XVI, dans son encyclique «
Deus Caritas est », se demande : est-il
possible d'aimer Dieu que nous ne
voyons pas ? Il aurait pu faire un
exposé philosophique et théologique
pour répondre à cette question, mais



il s'est limité à la réponse synthétique
fondamentale : « Dieu est devenu
visible en Jésus-Christ ». C'est vers lui
que nous devons nous tourner :
contempler le Seigneur Jésus-Christ
dans l'Évangile, dans notre prière
personnelle. Parce que de cette
façon, nous aurons aussi la force
d'aimer davantage les autres, et
d'imiter la Sainte Vierge.

Il est impressionnant de voir
comment, immédiatement après
l'Annonciation, à peine devenue, par
son fiat, la Mère de Dieu, la première
chose qui vient à l'esprit de Notre
Dame, pourrait-on dire, est sa
cousine. L'ange lui avait dit
qu’Elisabeth attendait un enfant,
mais il ne lui avait pas dit d'aller la
voir. C'était un signe de la toute
puissance de Dieu, car elle était déjà
avancée en âge. Mais la Vierge a
immédiatement compris qu’elle
aurait besoin d'aide et s'est mise en
route. Et elle part, non pas pour dire



bonjour, ni pour rester quelques
heures ou quelques jours… mais elle
va y rester plusieurs mois !

Demandons à la Sainte Vierge de
nous obtenir du Seigneur une grâce
qui nous poussera d'abord à
découvrir les besoins des autres, et
ensuite à vouloir les aider
efficacement, à avoir le désir de
servir, de ressentir les besoins des
autres comme les nôtres.

Comme fruit de cette plénitude de
grâce, voyons comment la Vierge
Immaculée sait découvrir les besoins
à Cana. Le Seigneur, ses disciples et
la Vierge sont invités à ce mariage.
Seule la Vierge Marie se rend compte
que le vin manque. On peut dire :
c'est une chose tellement matérielle...
mais c'était important pour les
mariés, pour qu'ils ne soient pas mal
vus. La Vierge découvre même ces
petites choses parce qu’elle aime,
parce qu’elle est pleine de grâce.



Mère, nous n'avons pas une
plénitude de grâce, mais avec ton
aide nous voulons te ressembler
pour ressembler davantage à Jésus-
Christ. Préparons-nous à recevoir en
cet Avent le cadeau de la nouvelle
nativité, en faisant de notre vie un
cadeau pour les autres, et surtout
pour ceux qui en ont le plus besoin.
Il y a tant de personnes qui vivent
seules, tant de malades, de personnes
isolées, tant de personnes qui, à
cause de la pandémie, souffrent de
graves difficultés économiques.

En conclusion, nous nous tournons
vers la médiation maternelle de
Marie, afin qu'elle nous guide avec
Joseph sur le chemin de ce Bethléem
constant, de notre rencontre
personnelle avec Jésus-Christ.



[1] Saint Léon le Grand, Sermon 12
sur la passion du Seigneur, 3, 7. PL 54,
357

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/mgr-ocariz-

pendant-l-avent-preparons-ce-cadeau-
quest-noel/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/mgr-ocariz-pendant-l-avent-preparons-ce-cadeau-quest-noel/
https://opusdei.org/fr/article/mgr-ocariz-pendant-l-avent-preparons-ce-cadeau-quest-noel/
https://opusdei.org/fr/article/mgr-ocariz-pendant-l-avent-preparons-ce-cadeau-quest-noel/
https://opusdei.org/fr/article/mgr-ocariz-pendant-l-avent-preparons-ce-cadeau-quest-noel/

	Mgr Ocáriz : Préparons-nous à recevoir en cet Avent le cadeau de la nouvelle Nativité

