opusdei.org

Message inaugural
au symposium «
Sainteté et Monde »,
sur le fondateur de
I’Opus Del

12/12/2012

La sainteté consiste a vivre la vie
quotidienne, le regard rivé sur
Dieu ; tout faire a la lumieére de
I’Evangile et de I’esprit de foi. C’est
toute une compréhension
théologique du monde et de
Phistoire qui découle de ce noyau
de pensée, comme en témoignent,



trés précisément et de facon
incisive, beaucoup de textes de
Josémaria Escriva.

« Au milieu des tribulations de la
terre ’on entend de plus en plus fort
un chant de louange. Autour du
trone de Dieu se tient un choeur
grandissant d’élus, dont la vie —
vécue dans ’oubli — s’est
maintenant transformée en joie et en
glorification. Ce chceur ne chante pas
seulement dans ’au-dela ; il se
prépare au sein de I’histoire tout en
s’y trouvant déja caché. C’est ce que
dit trés clairement la voix qui vient
du trone, c’est-a-dire de Dieu lui-
méme : « Louez Dieu, vous qui le
servez, vous qui le craignez, vous les
petits et les grands. (Ap 19, 5) » C’est
une invitation a accomplir notre
tache personnelle en ce monde, et a
participer ainsi, dés maintenant a la
liturgie éternelle. »



J’ai formulé ces propos il y a un peu
plus d’un an, en mai 1992, dans
I’homélie de I'une des Messes
célébrées en action de graces pour la
béatification de Josémaria Escriva. A
ce moment-1a, il était logique
d’évoquer la liturgie céleste : toute
béatification est un acte par lequel
’Eglise, en reconnaissant que 1’un de
ses fils a mérité d’entrer dans
I'intimité de Dieu, proclame 'union
entre la terre et le ciel. Le peuple
chrétien, en pelerinage sur cette
terre, traverse des difficultés et des
moments amers, tres durs parfois,
conscient qu’il fait partie d’'une
réalité bien plus vaste : la Cité des
saints, qui est déja initiée et préparée
sur terre et qui remplira les cieux.

I1 était donc logique, disais-je, qu’a la
Messe d’action de graces pour une
béatification, ’on évoque et ’'on
rappelle ces perspectives essentielles
de la foi chrétienne : la célébration
eucharistique n’est-elle donc pas le



moment ou I’Eglise confesse et vit,
avec plus de profondeur et de
participation, 'unité entre la terre et
le ciel dont nous parlent les
béatifications et les canonisations ?
Mais est-il logique aussi d’évoquer de
telles perspectives maintenant, au
début d’'une réunion scientifique ?
Un symposium d’étude, est-il le lieu
approprié pour se livrer a des
considérations mystiques et pieuses ?
Ou bien, n’est-il pas plutdt le lieu ou
on laisse place a la raison
scientifique, comprise soit comme
raison historique, qui analyse de
facon critique les textes du passé, soit
comme raison argumentative, qui a
besoin de concepts et qui réclame
des démonstrations ?

La Théologie, science au sens le plus
fort du terme, est sans doute un
certain fruit de I’exercice de la raison
scientifique. En dépit de cela, il n’est
pas déplacé d’évoquer dans ce
contexte la réalité du ciel. Qui plus



est, on est tenu de le faire, car ce
n’est qu’a partir d’un tel point de vue
que I’on peut comprendre la
Théologie. Thomas d’Aquin I’a
exprimé avec une formule fameuse,
a juste titre, et largement répandue :
la Théologie est une science
subalterne, en dessous de la science
de Dieu et de celle des saints. Cette
affirmation est construite sur la
réflexion aristotélicienne ; et,
concretement, les textes avec
lesquels le Stagirite a montré que les
sciences ne configurent pas des
mondes intellectuels déconnectés,
mais des connaissances en relation,
de sorte que les unes trouvent leurs
fondements chez les autres, et
deviennent ainsi, de surcroit,
subalternes les unes des autres. Ces
considérations sur le croisement des
sciences ont été mises a profit par
Thomas d’Aquin afin de cimenter la
Théologie. Le chrétien est un
voyageur, un étre en chemin qui ne
voit pas Dieu, bien que la Parole de



Dieu lui fasse entrevoir le mystére.
De ce fait, il sait, que son savoir
dépend du savoir d’'un autre. La
Théologie qui nait de la foi est, en
définitive, subalterne par rapport au
savoir que Dieu a de lui-méme et que
les saints possédent déja de facon
immeédiate et définitive.

Avec cette considération, saint
Thomas prétendait souligner que la
soif de vérité présente dans le coeur
humain et encore plus dans le cceur
du croyant, et dont est issue la
Théologie, n’est pas le fruit d’une
illusion, d’un désir voué a étre
constamment insatisfait. Elle est
I’expression d’une capacité que Dieu
a inscrite en notre esprit et qu’ll
étanchera lui-méme un jour. La
Théologie débouchera dans la vision,
cette vision qui est déja une réalité
pour les saints.

Mais considérer que la Théologie est
science subordonnée par rapport au



savoir de Dieu et des sains
n’implique pas seulement une
tension vers I’eschatologie, vers la
consommation finale, vers le
moment ou la vérité entrevue, recue
avec la parole, se dévoile pleinement
et conduit a la situation terminale
des saints. Elle implique aussi, en
vertu de son concept lui-méme, une
référence a 'union vitale avec Dieu
rendue possible, déja sur terre, a
ceux qui se sont ouverts, dans foi, a
la parole divine, qui se la sont
appropriée non seulement avec leur
intelligence mais aussi avec la
totalité de leur coeur. En effet, Dieu
est simultanément et
inséparablement vérité, bonté et
beauté, et la force unitive de ’amour
conduit non seulement a se laisser
pénétrer par sa bonté, mais aussi a
approfondir sa vérité.

Le théologien doit étre un homme de
science ; mais aussi un homme de
priere précisément en tant que



théologien. Il ne doit pas seulement
se pencher sur le déroulement de
I’histoire et des sciences mais aussi,
et plus encore, sur le témoignage de
ceux qui, ayant déja parcouru
jusqu’au bout la voie de I'oraison, ont
atteint déja sur terre les sommets les
plus élevés de 'intimité divine ; c’est-
a-dire sur le témoignage de ceux que
I’on appelle saints dans notre langage
courant. Les saints témoignent que la
compréhension de Dieu est, —
comme je I’ai déja indiqué par
ailleurs — « le point de référence de
la pensée théologique, la garantie de
sa droiture. De ce fait, le travail des
théologiens est toujours « secondaire
», par rapport a 'expérience réelle
des saints. Sans ce point de
référence, sans cet ancrage intime
dans ces expériences, la Théologie
perd son caractére de réalité » (].
Ratzinger, Guardare Cristo. Esercizi
di fede, speranza et carita, Jaca Book,
Milan 1989, p. 29). Pratiquer la
théologie, se vouer a la recherche et



a ’enseignement théologique n’est
pas s’attacher a un travail froid et
décharné, mais s’occuper d’un Dieu
qui est amour et que ’on atteint a
travers I’amour.

En dépassant le fossé entre
théologiens et spirituels, creusé au
début des temps modernes, et plus
radicalement encore,
I'intellectualisme exacerbé qui est
I'une des limites de l’attitude
illuministe, la théologie
contemporaine proclame le lien
intime entre Théologie et Spiritualité,
et s’inscrit ainsi a nouveau dans la
grande tradition chrétienne. Par
conséquent, rien de plus logique que
d’organiser un symposium d’étude,
comme point d’orgue d’une année
consacreée a célébrer une
béatification. Et d’évoquer tres
précisément, dans l'introduction a
cette assemblée, la liturgie céleste, le
choeur des anges et des saints qui ont
atteint la vision de Dieu. En effet,



C’est de cette vision-la et de son
anticipation dans I’oraison
contemplative que se nourrit la
Théologie.

I1 est opportun, voire méme
nécessaire, qu’en tant que
théologiens nous écoutions la parole
des saints pour découvrir leur
message : un message multiforme,
puisque que les saints sont tres
nombreux et que chacun a regu un
charisme particulier, et unitaire en
méme temps, parce que les saints
renvoient au Christ unique, auquel
ils s’unissent en nous permettant de
plonger ainsi dans sa richesse. Et
dans la symphonie multiple et
unitaire (comme le dirait Mohler) de
la tradition chrétienne, quel est donc
I’accent spécifique du message du
bienheureux Josémaria ? quel est
I’élan que la théologie recoit sous son
éclairage ? Répondre maintenant a
ces questions n’est pas de mon
ressort. Cela revient aux rapporteurs



du congres, et a tous ceux qui, ayant
partagé I’esprit du bienheureux
Josémaria Escriva et ayant été en
contact avec son message, se
voueront, au fil des temps, a
I’enseignement et a la recherche
théologique.

Ceci dit, il y a une reéalité qui saute
aux yeux des qu’on est pres de la vie
de mgr Escriva de Balaguer ou en
contact avec ses écrits : le sens trées
vif de la présence du Christ. « Attise
ta foi. — Le Christ n’est pas un
personnage qui a passé. Il n’est pas
un souvenir qui se perd dans
I’histoire.

I1 vit ! Iesus Christus heri et hodie :
ipse et in scecula ! dit saint Paul. —
Jésus-Christ, hier et aujourd’hui et
toujours ! (Chemin, n° 584) » C’est un
Christ vivant, un Christ tout proche,
un Christ chez lequel la puissance et
la majesté de Dieu deviennent



présentes a travers les choses
humaines, simples et ordinaires.

Aussi, peut-on parler, a propos du
Josémaria Escriva, d’'un
christocentrisme aigu et singulier ou
la contemplation de la vie terrestre
de Jésus et la contemplation de sa
présence vivante dans I’Eucharistie
conduisent a la découverte de Dieu et
a I'illumination, a partir de Dieu, des
circonstances de la vie quotidienne. «
En grandissant et en vivant comme
I'un d'entre nous, Jésus nous révele
que l'existence humaine, nos
occupations courantes et ordinaires,
ont un sens divin. Méme si nous
avons largement médité ces vérités,
nous devons toujours admirer ces
trente années de vie obscure qui
constituent la plus grande partie de
la vie de Jésus parmi ses fréres les
hommes. Années obscures, mais,
pour nous, éclairantes comme la
Iumiére du soleil. Ou mieux,
splendeur qui illumine nos journées



et leur donne leur véritable
dimension, puisque nous sommes
des chrétiens courants, qui menons
une vie ordinaire, semblable a celle
de millions de gens dans les coins les
plus divers du monde. (Quand le
Christ passe, n0° 14) »

On peut tirer deux conséquences de
cette réflexion sur la vie de Jésus, sur
le profond mystére de la réalité d’un
Dieu qui non seulement s’est fait
homme, mais a assumé la condition
humaine, devenant en tout notre
égal, hormis le péché (cf. He 4, 15).
Tout d’abord, I’appel universel a la
sainteté, que Josémaria Escriva
contribué a propager si largement,
comme nous le rappelait Jean-Paul II
dans ’homélie solennelle de la Messe
de béatification. Et ensuite, pour
donner une consistance a cet appel,
I’assurance de parvenir a la sainteté
sous l’action de I’Esprit Saint, a
travers la vie au quotidien. La
sainteté est donc cela : vivre la vie



quotidienne, le regard riveé sur Dieu ;
tout faire a la lumiére de I’Evangile et
de l’esprit de foi. C’est toute une
compréhension théologique du
monde et de ’histoire qui découle de
ce noyau de pensée, comme en
témoignent, tres précisément et de
facon incisive, beaucoup de textes du
Josémaria Escriva.

« Notre monde est bon parce qu'il est
né bon des mains de Dieu. C'est
'offense d'Adam, c'est le péché
d'orgueil de I'homme qui a brisé
I'harmonie divine de la création.

Mais une fois venue la plénitude des
temps, Dieu le Pere a envoyé son Fils
unique qui, par l'ccuvre du Saint-
Esprit, a pris chair en Marie toujours
Vierge pour rétablir la paix afin que,
rachetant 'homme du péché,
adoptionem filiorum reciperemus (Ga
4, 5), nous soyons constitués en
enfants de Dieu, capables de
participer a l'intimité divine; pour



qu'il soit ainsi donné a cet homme
nouveau, a ce nouveau rameau des
enfants de Dieu (cf. Rm 6, 4-5), de
délivrer l'univers entier du désordre
en rétablissant toutes choses dans le
Christ (cf. Ep L, 9-10), Lui qui les a
réconciliées avec Dieu (cf. Co 1,20).
(Quand le Christ passe, n° 183) »

Ce texte splendide évoque les
grandes vérités de la foi chrétienne
(amour infini de Dieu le Pere, la
bonté originelle de la création,
I’ceuvre rédemptrice du Christ Jésus,
la filiation divine, ’identification au
Christ...) afin d’illuminer la vie du
chrétien et tout spécialement la vie
du chrétien qui, plongé dans ce
monde, se voue aux taches séculieres
les plus multiples et les plus
complexes. Les perspectives
dogmatiques de fond sont projetées
sur I’existence concrete et celle-ci, a
son tour, nous pousse a considérer, a
nouveau, avec un souci inédit,
I’ensemble du message chrétien. On



est ainsi dans la spirale qui implique
et qui sous-tend toute réflexion
théologique.

Cependant, comme je le disais
auparavant, il n’est pas de mon
ressort de m’atteler a cette tache, je
n’aiici qu’a procéder a 'ouverture
de ce symposium. Avec ces propos, je
souhaite que ces travaux
d’approfondissement du message
spirituel du Josémaria Escriva
contribuent au développement de la
Théologie pour le bien de toute
’Eglise.

Le cardinal Joseph Ratzinger, en sa
qualité de préfet de la Congrégation
pour la Doctrine de la Foi, est
intervenu au symposium organisé
par la Faculté de Théologie de
I’Athénée romain de la Sainte-Croix
(devenu depuis Université Pontificale
de la Sainte-Croix) du 12 au 14
octobre 1993, au siege de I'Université,
Palazzo Apollinare di Roma.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/message-
inaugural-au-symposium-saintete-et-
monde-sur-le-fondateur-de-lopus-dei/
(18/01/2026)


https://opusdei.org/fr/article/message-inaugural-au-symposium-saintete-et-monde-sur-le-fondateur-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/message-inaugural-au-symposium-saintete-et-monde-sur-le-fondateur-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/message-inaugural-au-symposium-saintete-et-monde-sur-le-fondateur-de-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/message-inaugural-au-symposium-saintete-et-monde-sur-le-fondateur-de-lopus-dei/

	Message inaugural au symposium « Sainteté et Monde », sur le fondateur de l’Opus Dei

