
opusdei.org

Message du pape
François pour le
Carême en 2016

En cette Année sainte, le Pape
François souhaite que ce temps
de pénitence soit vécu de
manière «plus intense» pour
célébrer et expérimenter la
miséricorde de Dieu,
notamment à travers les
œuvres corporelles et
spirituelles de miséricorde. Le
Saint-Père invite à ne «pas
laisser passer en vain ce temps
de Carême favorable à la
conversion».



10/02/2016

« C’est la miséricorde que je veux,
et non les sacrifices » (Mt 9,13).

Les œuvres de miséricorde dans le
parcours jubilaire

1. Marie, icône d’une Église qui
évangélise parce qu’elle a été
évangélisée

Dans la Bulle d’indiction du Jubilé,
j’ai invité à faire en sorte que « le
Carême de cette Année Jubilaire
[soit] vécu plus intensément comme
un temps fort pour célébrer et
expérimenter la miséricorde de Dieu
» (Misericordiae vultus, n. 17). Par le
rappel de l’écoute de la Parole de
Dieu et l’initiative « 24 heures pour le
Seigneur », j’ai voulu souligner la
primauté de l’écoute priante de la
Parole, plus particulièrement de la



Parole prophétique. La miséricorde
de Dieu est certes une annonce faite
au monde : cependant chaque
chrétien est appelé à en faire
l’expérience personnellement. C’est
pourquoi, en ce temps de Carême,
j’enverrai les Missionnaires de la
Miséricorde afin qu’ils soient pour
tous un signe concret de la proximité
et du pardon de Dieu.

Parce qu’elle a accueilli la Bonne
Nouvelle annoncée par l’archange
Gabriel, Marie chante
prophétiquement dans son
Magnificat la miséricorde par
laquelle Dieu l’a choisie. La Vierge de
Nazareth, promise comme épouse à
Joseph, devient ainsi l’icône parfaite
de l’Église qui évangélise car elle a
été et demeure constamment
évangélisée par l’œuvre de l’Esprit
Saint qui a fécondé son sein virginal.
Dans la tradition prophétique – et
déjà au niveau étymologique – la
miséricorde est étroitement liée aux



entrailles maternelles (rahamim) et à
une bonté généreuse, fidèle et
compatissante (hesed) qui s’exerce
dans les relations conjugales et
parentales.

2. L’alliance de Dieu avec les
hommes : une histoire de
miséricorde

Le mystère de la miséricorde divine
se dévoile au cours de l’histoire de
l’alliance entre Dieu et son peuple
Israël. Dieu, en effet, se montre
toujours riche en miséricorde, prêt à
reverser sur lui en toutes
circonstances une tendresse et une
compassion viscérales,
particulièrement dans les moments
les plus dramatiques, lorsque
l’infidélité brise le lien du pacte et
que l’alliance requiert d’être ratifiée
de façon plus stable dans la justice et
dans la vérité. Nous nous trouvons
ici face à un véritable drame
d’amour où Dieu joue le rôle du père



et du mari trompé, et Israël celui du
fils ou de la fille, et de l’épouse
infidèles. Ce sont les images
familières, comme nous le voyons
avec Osée (cf. Os 1-2), qui expriment
jusqu’à quel point Dieu veut se lier à
son peuple.

Ce drame d’amour atteint son point
culminant dans le Fils qui s’est fait
homme. Dieu répand en lui sa
miséricorde sans limites, au point
d’en faire la « Miséricorde incarnée
» (Misericordiae Vultus, n. 8). En tant
qu’homme, Jésus de Nazareth est fils
d’Israël dans le plein sens du terme.
Il l’est au point d’incarner cette
écoute parfaite de Dieu demandée à
tout Juif par le Shemà qui constitue,
aujourd’hui encore, le cœur de
l’alliance de Dieu avec Israël : «
Écoute, Israël : le Seigneur notre Dieu
est le seul Seigneur. Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur,
de toute ton âme et de toutes tes
forces » (Dt 6, 4-5). Le Fils de Dieu est



l’Époux qui met tout en œuvre pour
conquérir l’amour de son Épouse. Il
lui est lié par son amour
inconditionnel qui se manifeste dans
les noces éternelles avec elle.

Ceci constitue le cœur vibrant du
kérygme apostolique où la
miséricorde divine tient une place
centrale et fondamentale. Il est « la
beauté de l’amour salvifique de Dieu
manifesté en Jésus-Christ, mort et
ressuscité » (Exhort. apost. Evangelii
gaudium, n. 36), cette première
annonce « que l’on doit toujours
écouter de nouveau de différentes
façons, et que l’on doit toujours
annoncer de nouveau durant la
catéchèse » (Ibid., n. 164).La
miséricorde alors « illustre le
comportement de Dieu envers le
pécheur, lui offrant une nouvelle
possibilité de se repentir, de se
convertir et de croire
» (Misericordiae Vultus, n. 21),
restaurant vraiment ainsi la relation



avec Lui. En Jésus Crucifié, Dieu veut
rejoindre l’homme pécheur jusque
dans son éloignement le plus
extrême, précisément là où il s’est
égaré et éloigné de Lui. Et ceci, il le
fait dans l’espoir de réussir
finalement à toucher le cœur endurci
de son Épouse.

3. Les œuvres de miséricorde

La miséricorde de Dieu transforme le
cœur de l’homme et lui fait
expérimenter un amour fidèle qui le
rend capable d’être, à son tour,
miséricordieux. C’est à chaque fois
un miracle que la miséricorde divine
puisse se répandre dans la vie de
chacun de nous, en nous incitant à
l’amour du prochain et en suscitant
ce que la tradition de l’Église nomme
les œuvres de miséricorde
corporelles et spirituelles. Elles nous
rappellent que notre foi se traduit
par des actes concrets et quotidiens,
destinés à aider notre prochain



corporellement et spirituellement, et
sur lesquels nous serons jugés : le
nourrir, le visiter, le réconforter,
l’éduquer. C’est pourquoi j’ai
souhaité que « le peuple chrétien
réfléchisse durant le Jubilé sur les
œuvres de miséricorde corporelles et
spirituelles. Ce sera une façon de
réveiller notre conscience souvent
endormie face au drame de la
pauvreté, et de pénétrer toujours
davantage le cœur de l’Évangile, où
les pauvres sont les destinataires
privilégiés de la miséricorde divine
» (Ibid., n. 15). Dans la personne du
pauvre, en effet, la chair du Christ «
devient de nouveau visible en tant
que corps torturé, blessé, flagellé,
affamé, égaré… pour être reconnu
par nous, touché et assisté avec soin
» (Ibid.). Inouï et scandaleux mystère
qui prolonge dans l’Histoire la
souffrance de l’Agneau innocent,
buisson ardent brûlant d’un amour
gratuit, et devant lequel nous ne
pouvons, à la suite de Moïse, qu’ôter



nos sandales (cf. Ex 3,5) ; et ceci plus
encore quand ce pauvre est notre
frère ou notre sœur en Christ qui
souffre à cause de sa foi.

Face à cet amour, fort comme la mort
(cf. Ct 8,6), le pauvre le plus
misérable est celui qui n’accepte pas
de se reconnaître comme tel. Il croit
être riche mais, en réalité, il est le
plus pauvre des pauvres. Et s’il est
tel, c’est parce qu’il est esclave du
péché qui le pousse à user de la
richesse et du pouvoir non pas pour
servir Dieu et les autres, mais pour
étouffer en lui l’intime conviction de
n’être, lui aussi, rien d’autre qu’un
pauvre mendiant. D’autant plus
grands sont le pouvoir et les
richesses dont il dispose, d’autant
plus grand est le risque que cet
aveuglement devienne mensonger. Il
en vient à ne même plus vouloir voir
le pauvre Lazare qui mendie à la
porte de sa maison (cf. Lc 16, 20-21),
figure du Christ qui, dans les



pauvres, mendie notre conversion.
Lazare est cette opportunité de nous
convertir que Dieu nous offre et que
peut-être nous ne voyons pas. Cet
aveuglement est accompagné d’un
délire orgueilleux de toute-puissance,
dans lequel résonne, de manière
sinistre, ce démoniaque « vous serez
comme des dieux » (Gn 3,5), qui est à
la racine de tout péché. Un tel délire
peut également devenir un
phénomène social et politique,
comme l’ont montré les
totalitarismes du XXe siècle, et
comme le montrent actuellement les
idéologies de la pensée unique et
celles de la technoscience qui
prétendent réduire Dieu à
l’insignifiance et les hommes à des
masses qu’on peut manipuler. Ceci,
de nos jours, peut être également
illustré par les structures de péché
liées à un modèle erroné de
développement fondé sur l’idolâtrie
de l’argent qui rend indifférentes au
destin des pauvres les personnes et



les sociétés les plus riches, qui leur
ferment les portes, refusant même de
les voir.

Pour tous, le Carême de cette Année
jubilaire est donc un temps favorable
qui permet finalement de sortir de
notre aliénation existentielle grâce à
l’écoute de la Parole et aux œuvres
de miséricorde. Si à travers les
œuvres corporelles nous touchons la
chair du Christ dans nos frères et nos
sœurs qui ont besoin d’être nourris,
vêtus, hébergés, visités, les œuvres
spirituelles, quant à elles, –
conseiller, enseigner, pardonner,
avertir, prier – touchent plus
directement notre condition de
pécheurs. C’est pourquoi les œuvres
corporelles et les œuvres spirituelles
ne doivent jamais être séparées. En
effet, c’est justement en touchant la
chair de Jésus Crucifié dans le plus
nécessiteux que le pécheur peut
recevoir en don la conscience de ne
se savoir lui-même rien d’autre



qu’un pauvre mendiant. Grâce à
cette voie, « les hommes au cœur
superbe », « les puissants » et « les
riches », dont parle le Magnificat ont
la possibilité de reconnaître qu’ils
sont, eux aussi, aimés de façon
imméritée par le Christ Crucifié,
mort et ressuscité également pour
eux. Cet amour constitue la seule
réponse à cette soif de bonheur et
d’amour infinis que l’homme croit à
tort pouvoir combler au moyen des
idoles du savoir, du pouvoir et de
l’avoir. Mais il existe toujours le
danger qu’à cause d’une fermeture
toujours plus hermétique à l’égard
du Christ, qui dans la personne du
pauvre continue à frapper à la porte
de leur cœur, les hommes au cœur
superbe, les riches et les puissants
finissent par se condamner eux-
mêmes à sombrer dans cet abîme
éternel de solitude qu’est l’enfer.
C’est alors que résonnent à nouveau,
pour eux comme pour nous tous, les
paroles ardentes d’Abraham : « Ils



ont Moïse et les Prophètes, qu’ils les
écoutent ! » (Lc 16,29). Cette écoute
agissante nous préparera le mieux à
fêter la victoire définitive sur le
péché et sur la mort de l’Epoux qui
est désormais ressuscité, et qui désire
purifier sa future Épouse dans
l’attente de son retour.

Ne laissons pas passer en vain ce
temps de Carême favorable à la
conversion ! Nous le demandons par
l’intercession maternelle de la Vierge
Marie, qui, la première, face à la
grandeur de la miséricorde divine
dont elle a bénéficié gratuitement, a
reconnu sa propre petitesse (cf. Lc
1,48) en se reconnaissant comme
l’humble Servante du Seigneur (cf. Lc
1,38).

Du Vatican, 4 octobre 2015

Fête de Saint-François d’Assise

François



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/message-du-pape-
francois-pour-le-careme-en-2016/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-en-2016/
https://opusdei.org/fr/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-en-2016/
https://opusdei.org/fr/article/message-du-pape-francois-pour-le-careme-en-2016/

	Message du pape François pour le Carême en 2016

